

Разъяснение

ФАКТОРОВ АННУЛИРУЮЩИХ ИСЛАМ

> АВТОР: ИМАМ МУХАММАД ИБН АБДУЛЬВАХХАБ

ШАРХ: ШЕЙХ АБДУЛЬАЗИЗ АР-РАДЖИХИ









Разъяснение

### ФАКТОРОВ АННУЛИРУЮЩИХ ИСЛАМ

АВТОР: ИМАМ МУХАММАД ИБН АБДУЛЬВАХХАБ

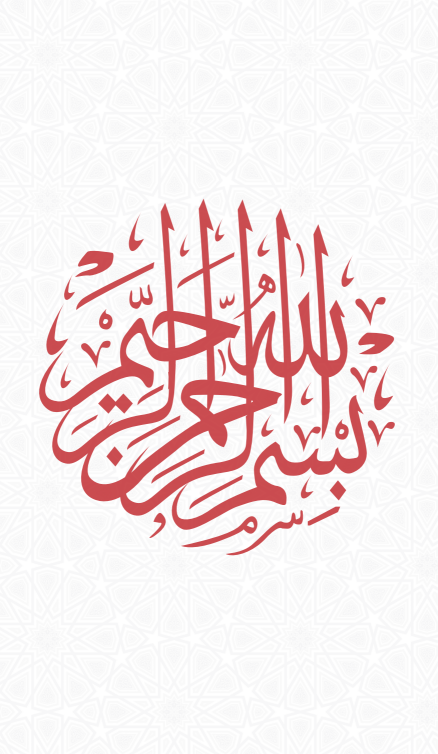
ШАРХ: ШЕЙХ АБДУЛЬАЗИЗ АР-РАДЖИХИ





Права на печать принадлежат редакции.
Запрещается использовать в коммерческих и других целях без согласия редакции.

Если у кого имеются примечания или указания на ошибки мы будем рады, если вы оповестите нас через нашу почту: maktabatutawhid7@gmail.com





#### Предисловие редакции

Именем Аллаха Милостивого и Милующего

Вся хвала Аллаху Господу миров. Мир, милость Аллаха и Его благословение нашему пророку Мухаммаду, его семье и всем его сподвижникам. А затем: важность изучения факторов, аннулирующих ислам продиктована тем, что эти факторы делают ислам человека недействительным и являются великим бедствием, которое только может случится с мусульманином. Поэтому праведные предшественники (саля $\phi$ ы) этой уммы в самую первую очередь изучали именно те вещи, которые могли вывести их из ислама, чтобы остерегаться самим и предостерегать других от их совершения.

Имам Суфьян ибн У`ейна (107–198 г.х), да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Я слышал, как Джа`фар ибн Мухаммад говорил: "Мы нашли, что всё знание людей (сподвижников и табиинов) заключено в четырёх вещах.

Первая: чтобы ты знал своего Господа (единобожие).

Вторая: чтобы ты знал как Он облагодетельствовал тебя.

Третья: чтобы ты знал, чего Он от тебя хочет.

**Четвертая:** чтобы ты знал как ты можешь выйти из религии и сказали некоторые из них: чтобы ты знал то, что выводит тебя из религии"  $^{1}$ ».

Один из имамов саляфов Али ибн Хусейн, да помилует его Аллах, обучал своего малолетнего сына и говорил: «Скажи: я уверовал в Аллаха и проявил неверие (*отрёкся*) в тагута<sup>2</sup>».

Имам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да помилует его Аллах, после того, как поговорил о важности знания сути

<sup>1.</sup> См. Джами`у баяни ль ильми ва фадлихи: (№43).

<sup>2.</sup> См. Мусаннаф Ибн Аби Шейбы: (№3499).



Ислама сказал: «Но, когда мусульманин познал суть Ислама стало обязательным для него познать и то, что аннулирует его. И если факторов, аннулирующих омовение восемь, то в «Аль Икна`» упоминается более четырехсот факторов, аннулирующих ислам³».

Сказал шейх Салих ибн Фавзан аль Фавзан: «Человек может войти в ислам, но совершить вещи, которые выведут его из Ислама всё равно знает он это или нет $^4$ ».

Сказал шейх Салих ибн Фавзан аль Фавзан: «Человек обязан знать эти вещи для того, чтобы уцелеть от их зла и смуты. Ведь невозможно отстраниться от какой-либо вещи, если ты не знаешь её. И невозможно придерживаться истины, если ты не знаешь её. Возможно, в таком случае ты будешь убеждён, что ложь — это истина, а истина — это ложь сам того не подозревая. Это очень важное дело. Они (приверженцы заблуждения и хизбии) говорят: вы обвиняете людей в неверии! Почему вы показываете людям эти вещи? На что мы отвечаем: мы обвиняем в неверии только тех, кого обвинили в неверии Аллах и Его Посланник<sup>5</sup>».

Также шейх Салих аль Фавзан сказал: «Кто принял ислам, засвидетельствовав, что нет божества достойного поклонения, кроме Аллаха, и что Мухаммад Посланник Аллаха может аннулировать свой ислам и своё единобожие совершив один из этих факторов, аннулирующих ислам сам того не зная, и стать вероотступником и неверным<sup>6</sup>».

Также следует заметить наличие множества течений

<sup>3.</sup> См. Ад-дурар ас-сания: (10/84).

<sup>4.</sup> См. Шарх навакыди ль ислам: (*17 стр*).

<sup>5.</sup> См. Шарх навакыди ль ислам: (*39 стр*).

<sup>6.</sup> См. Шарх навакыди ль ислам: (*39 стр*).



и групп прикрывающихся мнимым саляфизмом, но смотрящие косо на сами эти факторы их изучение и приминение знаний о них, говоря: вы разделяете мусульман, вы делаете смуту, вы обучаете людей выносить такфир. Мы говорим: мы обучаем людей лишь тому, чему их призвали Аллах и Его Посланник — мир ему и благословение Аллаха. Сказал Всевышний Аллах: Был для вас прекрасный пример в Ибрахиме и в тех, кто были с ним, когда они сказали своему народу: мы отрекаемся от вас и от того, чему вы поклоняетесь помимо Аллаха. Мы проявляем неверие в вас (считаем вас неверными) [Аль Мумтахина: 4].

Также Всевышний Аллах сказал Своему пророку **Стебе и твоим предшественникам уже было внушено:** «Если ты совершишь ширк, то тщетными будут твои деяния, и ты непременно окажешься одним из потерпевших убыток». Поклоняйся же одному Аллаху и будь в числе благодарных [Аз-Зумар: 65–66].

Посланник Аллаха : «Имущество и жизнь того, кто сказал нет божества достойного поклонения, кроме Аллаха и проявил неверие во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха стали запретными, а его расчёт будет у Аллаха»<sup>7</sup>.

Ахлю Сунна ва ль джама а тоже говорит: не совершайте многобожия, не совершайте неверия, проявляйте неверие во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха и в каждого, кто поклоняется не Аллаху, а иначе ваши деяния окажутся тщетными, и вы окажетесь в числе потерпевших убыток. И это не разделение мусульман, как говорят сектанты и еретики, а наоборот, их объединение вокруг основы из основ религии — единобожия. Это и есть то, что Аллах говорит в Коране и к чему призывал Посланник Аллаха . Они не призывали объединяться на многобожии и различии убеждений, как

<sup>7.</sup> См. Сахих Муслима: (*№23*).



это пытаются сейчас сделать различные политические секты и их ответвления. Во главе угла должно стоять единобожие и его сохранность, приверженность сунне и отречение от нововведений как в поступках, так и в убеждениях. Ахлю Сунна ва ль джама а были, находятся и будут на этом, с позволения Аллаха, вплоть до Судного дня. Посланник Аллаха сказал: «Не перестанет группа из моей общины явным образом придерживаться истины и не навредит им тот, кто предаст их. И они будут в таком положении до тех пор, пока не придёт веление Аллаха (ветер, который умертвит каждого верующего и верующую)8».

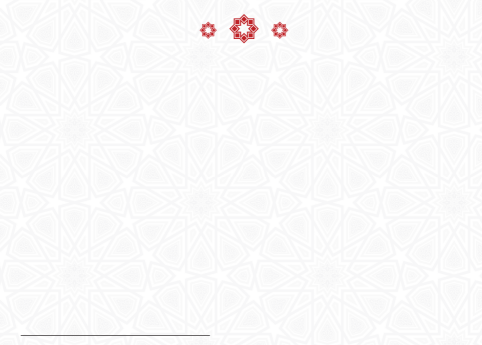
Сказал шейх Салих аль Фавзан: «Сейчас, когда распространилось невежество и усилилась чуждость религии появились люди, которые называют себя приверженцами знаний, и говорят: не выносите такфир людям, хватает одного имени ислама, хватает того, что он говорит: я мусульманин. Хватает этого несмотря на то, что он делает то-то и то-то. Хватает этого, даже если он закалывает жертву не Аллаху, ругает Аллаха и Его Посланника и совершает другие деяния. Они говорят: пока он говорит: я мусульманин не надо выносить ему такфир. Исходя из этих их заявлений в название ислам заходят батыниты, карамита, могилопоклонники, рафидиты, кадияниты и каждый, кто считает себя мусульманином (несмотря на то, что он делает). Они говорят: не выносите такфир никому, даже если они совершают то, что совершают и убеждены в том, в чем убеждены. Не разделяйте мусульман. Свят Аллах! Мы не разделяем мусульман, но они не являются мусульманами, потому что они, когда совершили факторы, аннулирующие ислам, вышли из ислама. Выражение: не разделяйте мусульман правильное, но под ним подразумевается ложь... Нам в это время необходимо знать свою позицию в этих вопросах и разъяснять их и отличать, потому что мы

<sup>8.</sup> См. Сахих Муслима: (*№1920*).



сейчас в ослеплении. Ведь есть люди, которые пишут книги, критикуют, собирают конференции и говорят: не выносите такфир мусульманам. Мы же говорим: мы выносим такфир тому, кто вышел из ислама, а что касается мусульманина, то мы ему такфир не выносим<sup>9</sup>».

Также следует знать, что эти факторы изучаются для того, чтобы мусульманин не ввел в ислам и не вывел из него человека, не имея на то права. Вынесение такфира мусульманину без права на это является большим грехом и влечёт за собой серьёзные последствия. Поэтому является важным знание этих вопросов, их границ, условий и препятствий, сопутствующих им. В каких вопросах есть те или иные условия и препятствия и в каких вопросах их нет.



<sup>9.</sup> См. Шарх навакыди ль ислам: (*215 стр*).



#### Может ли обычный человек выносить такфир?

Был спрошен шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах: «Обязан ли простой мусульманин выносить такфир тому, кто совершил поступок неверия?».

Ответ: «Да, (обязан). Если у него установлено то, что говорит о его неверии, то он выносит ему такфир, в чём препятствие? Если у него установлено то, что он совершил неверие он выносит ему такфир. Подобно тому, как мы выносим такфир Абу Джахлю, Абу Талибу, У`тбе ибн Раби`а, и Шейбе ибн Раби`а. У нас есть довод на то, что они умерли на неверии. Посланник Аллаха за сразил их при Бадре неверными».

Спрашивающий переспросил: «Воспрещают ли простолюдину выносить такфир?».

Ответ: «Простой человек выносит такфир только с доводом. Простой человек не владеет доводами. Но, если у него есть определённые знания в конкретных вещах, как например, относительно того, кто отрицает запретность прелюбодеяния, то такой становится неверным как у учёных, так и у простых мусульман. В этом нет никакой неясности. Если кто-то скажет: прелюбодеяние дозволено, то он станет неверным у всех у простых и не простых. Эта вещь не нуждается в доводах (является известной в религии каждому). Я говорю: эта вещь не нуждается в доводах. Или, если кто-то скажет: многобожие (взывать к идолам, усопшим, ангелам или джиннам) дозволено. Разве хоть один человек сомневается в неверии того, кто скажет: можно поклоняться кому-либо, кроме Аллаха? Это не нуждается в доводах. Если кто-то скажет: можно людям поклоняться идолам, звёздам, джиннам, то станет неверным. Или если скажет: молитва не является обязательной, кто хочет может молиться, а кто нет, тот не молится. Остановка в такфире бывает лишь в неясных вещах, которые скрыты от



простых людей $^{10}$ ».

Был спрошен шейх Ибн Баз, да смилостивится над ним Аллах: «Некоторые современники упомянули, что тому, кто сказал слово неверия или совершил поступок неверия такфир не выносится до тех пор, пока над ним не установят довод, и они вводят в это понимание и могилопоклонников».

Шейх ответил: «Это неправильно. Это от их невежества. Могилопоклонники являются неверующими $^{11}$ ».



<sup>10.</sup> См. Шарх кашфи аш-шубухат: (1 – я кассета/ сторона Б).

<sup>11.</sup> См. Шарх кашфи аш-шубухат: (2-я кассета/сторона А).



## Разница между описанием человека тем, что он неверный и опусканием законоположений наказания.

Если установлено, что обычный человек в ясных и известных вопросах основ религии и того, что в религии известно предельно очевидным образом может описывать человека неверующим, то следует знать, что описание человека неверием не дозволяет этому человеку вершить суд над тем, кто этим неверием описан. Это лишь дозволяет ему оберегать себя и своих подопечных от смешения с неверующим, употребления в пищу недозволенного мяса, выдачи своей подопечной за неверующего, молитвы за тем, чья молитва недействительна и так далее. Это разделение является разделением пришедшим от саляфов этой общины.

Имам Аль Аджуррий (ум. 360 г.х), да помилует его Аллах, сказал: «Тот, кто подтвердил, что он мусульманин, а затем сказал, что Аллах не говорил с Мусой, тот стал неверным. Его приводят к покаянию и, если не покается казнят. Потому, что он отверг Коран и не признал его, отверг Сунну, стал противоречить единогласию всех мусульман и отклонился от истины. А что касается довода из Корана, то поистине Аллах в суре "Ан-Ниса" сказал: «И говорил Аллах с Мусой разговором и тот, кто сказал, что Аллах не говорил с Мусой, тот отверг текст Корана и стал неверным в Великого Аллаха. А если, кто-то из них скажет: поистине Аллах Всевышний сотворил речь в дереве и этой речью Он говорил с Мусой, то ему будет отвечено: это и есть неверие, потому что этим он заявил о том, что речь Аллаха сотворена — Аллах превыше этого — и он заявил, что творение приписало себе господство. И это самое мерзкое и безобразное слово из всех возможных.

Ему на это будет сказано: о, мульхид (неверный)! Разве можно допустить, чтобы кто-либо помимо Аллаха говорил: «Поистине это Я-Аллах», мы прибегаем к защите Аллаха



от того, чтобы сказавший такое был мусульманином, он является неверным, его следует привести к покаянию и, если он не вернется от своих мерзких убеждений правитель казнит его, но если правитель не казнит его и не приведёт к покаянию и известно, что это является его мазхабом, то с ним прекращают отношения, не разговаривают, не здороваются с ним, не молятся за ним, не принимают его свидетельства и мусульманин не выдает за него замуж свою подопечную 12».

Как вы можете заметить, имам Аль Аджурри опустил на сказавшего упомянутые слова описание того, что он неверный, но наказание оставил на правителя вместе с тем, что за ним не молятся, за него не выдают мусульманку замуж и отрекаются от того, чтобы считать его мусульманином.

Шейху ль ислам Ибн Таймия, да помилует его Аллах, сказал: «Призывающему не дозволено ни убийство, ни исполнение наказания $^{13}$ ».



<sup>12.</sup> См. Аш-Шари`а: (*3/1107*).

<sup>13.</sup> См. Маджму` ль фатава: (27/109).



# Приведение довода в вопросах поклонения не Аллаху и явного неверия необходимо только при судебном решении о наказании.

Постоянный Комитет по Фетвам в Королевстве Саудовская Аравия во главе с шейхом Ибн Базом был спрошен о том, кто совершил многобожие, и называется ли он неверным до предоставления ему довода, на что Комитет ответил: «Что касается разъяснения и установления довода, то это делается для того чтобы предупредить его прежде, чем опустить на него наказание, а не для того, чтобы назвать неверным после разъяснения, ведь он называется неверным (и до разъяснения) по причине того земного поклона не Аллаху, что вышел от него или обета или заклания овцы, например, не Аллаху, и указали Коран и Сунна на то, что нет прощения тому, кто умер на многобожии, и что он будет вечно в Аду, потому что Аллах сказал: «Поистине Аллах не прощает совершение ширка по отношению к Нему, но прощает всё, что ниже этого тому, кому пожелает [Ан-Ниса:48] сказал Аллах: «Не полагается многобожникам оживлять мечети Аллаха, свидетельствуя о собственном неверии. Тщетны их деяния, и они вечно пребудут в Огне [Ат-Тавба: 17], успех же от Аллаха и да благословит и приветствует Аллах нашего пророка Мухаммада, его семью и сподвижников<sup>14</sup>».



Постоянный комитет по фетвам: глава комитета Абду ль Азиз ибн Баз. Заместитель главы: Абдурраззак Афифи. Член комитета: Абдуллах ибн Кауд. Фетва постоянного комитета: (№ 4400, том 1. Стр.: 334).



### Ошибка в основах религии и иджтихад<sup>15</sup> в этом не подлежат оправданию у ахлю сунна ва ль джама`а.

Имам Мухаммад ибн Идрис аш-Шафи`ий, да помилует его Аллах, сказал: «Клянусь Аллахом, лучше для учёного, чтобы он издал фетву и ему сказали: учёный ошибся, чем он начнёт говорить в философско — догматическом богословии (калям) и ему скажут: зиндык (неверный). Нет ничего более ненавистного мне, чем калям и его приверженцы».

Хафиз Аз-Захабий сказал: «Это указывает на то, что мазхабом Абу Абдуллаха (аш-Шафи`ий) является то, что ошибка в основах не подобна ошибке иджтихада в ответвлениях<sup>16</sup>».

Имам Ибн Абу Зейд аль Кайраваний (ум.386 г.х), да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Из того, что говорит Ахлю Сунна: это то, что нет оправдания тому, чей иджтихад привёл его к новшеству (бидъа); потому, что хариджиты проявили иджтихад в толковании (текстов Корана и Сунны), но не были оправданы, потому что своим толкованием они отошли от сподвижников и поэтому пророк назвал их: вылетевшими из религии, а муджтахида в законоположениях сделал получающим вознаграждение, даже если он ошибся 17».

Имам Ибн Мандах (ум. 395 г.х), да помилует его Аллах, сказал: «Приведение довода на то, что ошибающийся муджтахид $^{18}$  в познании Аллаха и Его единобожия подобен тому,

<sup>15.</sup> Иджтихад - самостоятельное суждение для вынесения шариатского постановления.

<sup>16.</sup> См. Сияр а`лям ан-нубаля: (19/10).

<sup>17.</sup> См. Китабу ль джамиъ: (*164 cmp*).

<sup>18.</sup> Муджтахид – учёный человек, способный самостоятельно изучать тонкости Корана и Сунны и рассуждать в них. Лексически – это каждый человек проявивший усилие в познании истины.



кто упорствует (в ошибке) $^{19}$ ».

Шейху ль Ислам Ибн Таймия, да помилует его Аллах, сказал: «Кто считает, что сподвижники, кроме маленькой группы, которая не достигает десяти с чем-то человек стали вероотступниками после (смерти) посланника Аллаха или считает, что они стали нечестивцами, то нет сомнения в неверии говорящего такое и даже тот, кто усомнился в его неверии является неверным».

Муфтий Неджда и выдающийся исламский правовед Абдуллах Аба Бутайн, да смилостивится над ним Аллах, комментируя эти слова сказал: «Посмотри же как он вынес такфир сомневающемуся, а ведь сомневающийся является невеждой, и он не считал невежество оправданием в таких вещах<sup>20</sup>».

Шейху ль Ислам Ибн Таймия, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «И если это (противоречие) было в скрытых вопросах, то можно сказать: он в них является ошибающимся, он является заблудшим, над которым не установился довод из-за которого становится неверным тот, над кем он установился. Но это (противоречие) исходит от групп из числа мутакаллимов в ясных вопросах, о которых и учёные и простые мусульмане знают, что они входят в религию мусульман, более того даже иудеи, христиане и многобожники знают, что Мухаммад 繼 был отправлен с этими вопросами, и что он вынес такфир тем, кто противоречил в таких вопросах, как веление поклоняться одному Аллаху, у которого нет сотоварища и запрет поклоняться кому-либо другому помимо Аллаха из числа ангелов, пророков и других помимо них. Поистине, это самые явные обряды (законоположения) Ислама», сказал далее: «Затем ты

<sup>19.</sup> См. Ат-Тавхид Ибн Мандах: (1/314).

<sup>20.</sup> См. Аль масаиль ва ар-расаиль ан-надждия:(5/518).



находишь их имамов<sup>21</sup> впавшими в противоречие в этих вопросах и ставшими вероотступниками, хоть некоторые из них потом каются и возвращаются обратно в Ислам...», сказал Ибн Таймия далее: «И ужаснее всего этого то, что из их числа есть те, кто пишут книги касательно религии многобожников и вероотступничества от Ислама, как сделал это Ар-Рази, написав книгу о поклонении звездам, побуждая к этому и выдвинув доводы на то, что это является хорошим и полезным деянием. И это является выходом (вероотступничеством) из Ислама по единогласному мнению мусульман, даже если допустить, что он потом вернулся в Ислам<sup>22</sup>».

Имам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Из числа вероотступников были те, кто не оставили два свидетельства, но признали пророчество Мусейлимы, полагая, что пророк сделал его соучастником своего пророчества. Они так думали, потому что Мусейлима привёл лжесвидетелей, засвидетельствовавших о том, что так всё и было, и множество людей поверило им, и не смотря на это ученые объединились на том, что они являются вероотступниками, даже если они и не знают об этом, и что сомневающийся в их вероотступничестве сам является неверным<sup>23</sup>».

Сказал шейх Салих Али Шейх: «Неверие (этих последователей Мусейлимы) меньше, чем то, неверие за которое выносится такфир могилопоклонникам, идолопоклонникам, тем, кто поклоняется праведникам, приближённым Аллаха и не только им из числа деревьев и камней. Это так, потому что тот, кто поклоняется этим вещам, обращается к ним за

<sup>21.</sup> Имамов мутакаллимов. Мутакаллимы – это сторонники философско-догматических воззрений, причисляющих себя к Исламу.

<sup>22.</sup> См. Маджмуъ ль фатава: (18/55).

<sup>23.</sup> См. Ад-дурар ас-сания: (8/118).



помощью (*ucmuraca*), просит у них исполнить свою нужду и устранить вред и чрезвычайно тяжелые бедствия на самом деле поднял степень этого погребённого до степени Господа миров<sup>24</sup>».

Шейх и муфтий Неджда Абду/Лах Аба Бутейн, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Так посмотри же на его разделение между скрытыми и явными вопросами; он (Ибн Таймия) сказал относительно скрытых вопросов, которые являются неверием: "то можно сказать: он в них является ошибающимся, он является заблудшим, над которым не установился довод из-за которого становится неверным тот, над кем он установился", и он не сказал этого в явных вопросах, более того он в них сказал: "Затем ты находишь их имамов впавшими в противоречие в этих вопросах и ставшими вероотступниками", и он вынес постановление об их абсолютном выходе из Ислама, и не остановился в том, кто является невежественным<sup>25</sup>».

Шейх Абду ль Азиз Ар-Раджихи, да сохранит его Аллах, сказал: «Поздние аш'ариты стали джахмитами, и они те, которые говорят: поистине, Аллах Всевышний не внутри этого мира и не снаружи. И Ибн Таймия вынес такфир Ар-Рази. Затем Ибн Таймия упомянул, что он покаялся от неверия и обратился к Аллаху с просьбой помиловать его<sup>26</sup>».

Шейх Ибн баз, да помилует его Аллах, когда опровергал заявление некоторых невежд в том, что следует оставить вынесение такфира тому, кто сделал иджтихад в вопросах вероубеждений и ошибся, сказал: «Состоялось единогласие ( $u\partial$ -mm) учёных мусульман со времён сподвижников — доволен

<sup>24.</sup> См. Шарх кашфу аш-Шубухат: (*331 стр*).

<sup>25.</sup> См. Ад-дурар ас-сания: (10/357).

<sup>26.</sup> См. Та`ликат на тафсир Ибн Касира: (47 – я кассета).



ими Аллах — и до наших дней в том, что местом иджтихада являются вопросы касающиеся ответвлений религии, в которых нет однозначного текста, а что касается вероубеждения (акыды) и законоположений, в которых имеются ясные и однозначные тексты из Корана или достоверной Сунны, то это не является местом иджтихада. Наоборот, все обязаны взять текст и оставить то, что ему противоречит<sup>27</sup>».

Шейх Мухаммад ибн Абд аль Азиз аль Маниъ, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Поистине акыда Ахлю Сунна ва ль Джама`а с первых и до последних поколений — одна, потому что они крепко держатся за Коран и Сунну. А тот же, кто противоречит им в их убеждениях становится заблудшим мубтадием (еретиком) и не оправдывается из-за своего иджтихада; потому, что оправдание из-за иджтихада принимается в ответвлениях, а не в основах религии; в убеждениях нет нескольких (правильных) мазхабов, наоборот, правильным мазхабом является мазхаб Ахлю Сунна ва ль джама`а, а всё, что помимо этого является ложным, обрати на это внимание<sup>28</sup>».

Сказал алляма Абу ль Музаффар Ас-Сам'аний: «Всё, что входит в основы религии, то доводы на них явные и сияющие, противоречащий в них (основах религии) является упорствующим гордецом и слово (решение) в его обвинении в заблуждении (или в неверии) является обязательным и отречение от него является шариатом; поэтому Ибн Умар, когда его спросили: есть люди говорящие нет предопределения, ответил: доведите до их сведения, что Ибн Умар непричастен к ним и что они непричастны к нему<sup>29</sup>».

<sup>27.</sup> См. Маджму` ль фатава: (1/131).

<sup>28.</sup> См. Ат-та`ликат аля ат-тахавия: (1 стр).

<sup>29.</sup> См. Каватиу ль адилла фи ль усуль: (2/308).



Шейх Аль Карафий аль Маликий, сказал: «Поэтому Аллах не оправдывает в основах религии по иджма` (единогласному мнению)..., и если совершил неверие вместе с тем, что он проявил большое усердие (в поиске истины в вопросе, в котором попал в неверие), то Аллах накажет его за это и не поможет ему то, что он проявил иджтихад в этом из-за великой опасности этого вопроса<sup>30</sup>».



<sup>30.</sup> См. Шарх танкихи ль фусуль: (1/439).



### Неправильное толкование того, что категорично установлено в религии не имеет оправдания.

Имам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Неправильное толкование в непринятии однозначных текстов не является оправданием для поступающего таким образом. Так же, как Аллах — свят Он — не оправдал Иблиса ( $\partial b я в ола$ ) из-за его неправильной аргументации, которую он высказал. И точно так же, как не оправдывается тот, кто стал противоречить ясным текстам (*Корана или Сунны*) делая ошибочное толкование. Более того, это ошибочное толкование добавляет ему ещё больше неверия<sup>31</sup>».

Имам и муджаддид Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Невежество по отношению к категоричному, пришедшему по многочисленным путям передач не является оправданием так же, как и толкование и увод (с внешнего значения) без приемлемого довода на это является бесполезным, как например: тот, кто отвергнет обязательность пяти молитв из-за не знания того, что они обязательны. Поистине, он из-за этого невежества становится неверным, так же он станет неверным, если перетолкует обязательность пяти молитв таким образом, который мы не знаем; потому что знание, которое получается из текстов Корана и хадисов, указывающих на их достоинство, является категоричным<sup>32</sup>».

Также он, да помилует его Аллах, сказал: «Поистине я не убежден в неверии того, кто перед Аллахом является мусульманином, и не убеждён в Исламе того, кто является перед Ним неверным, наоборот, я убеждён в неверии того, кто является неверным перед Ним, и то, что достоверно у учёных в том, что не становятся неверными приверженцы киблы, то

<sup>31.</sup> См. Ад-дурар ас-сания: (13/170).

<sup>32.</sup> См. Ар-раду аля ар-рафида: (19 cmp).



это относится к тем, чьё нововведение не является нововведением неверия; потому, что они (учёные) единогласны в вынесении такфира тому, чьё нововведение является нововведением неверия и нет сомнения, что считание ложью того, что установлено от посланника Аллаха жатегоричным образом является неверием и невежество в подобных вопросах не является оправданием, Аллаху а`лам<sup>33</sup>».

Шейх Сулейман ибн Сахман, да помилует его Аллах, сказал: «Знай же, что не каждая ошибка, не каждый иджтихад и не каждое невежество прощается его обладателю. Сообщил Аллах, о невежестве множества неверных вместе с тем, что Он ясно выразился о их неверии и описал христиан тем, что они невежественны, хотя не смотря на это мусульманин не сомневается в их неверии и в неверии того, кто засомневался в их неверии, и Коран указал на то, что сомнение в основах религии является неверием<sup>34</sup>».

<sup>33.</sup> См. Ар-радду аля ар-рафида: *(20 стр)*.

<sup>34.</sup> См. Аль асиннату ль хидад: (163 cmp).



#### Предисловие Шейха

Именем Аллаха Милостивого и Милующего.

Вся хвала Аллаху Господу миров. Мир и благословение Аллаха почтеннейшему из всех пророков и посланников — нашему пророку Мухаммаду, его семье и всем его сподвижникам, а затем:

Это разъяснение трактата «Факторы, аннулирующие Ислам», который собрал имам, шейх и обновитель религии — Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб — да смилостивится над ним Аллах. И эти десять факторов, аннулирующих Ислам, являются самыми нуждающимися во внимании.

Что значит аннулирующие факторы (навакыд): аннулирующие факторы (навакыд) — это множественная форма единственного числа — аннулирующий фактор (накыд). Фактор, аннулирующий какую-либо вещь — это то, что делает эту вещь несостоятельной и непригодной для использования. Факторы, аннулирующие Ислам, означает: то, что портит Ислам и делает его недействительным в том смысле, что, если человек совершил один из этих факторов, его Ислам и религия стали недействительными, и он из религии Ислам переходит в религию приверженцев изваяний — да упасёт Аллах. Он станет приверженцем изваяний после того, как был мусульманином если только не покается перед смертью. Но если же он умрет, совершив какой-либо фактор аннулирующий Ислам и не покаявшись от этого, то он выйдет из Ислама — просим у Аллаха благополучия — и станет язычником<sup>35</sup>.

Факторы, аннулирующие какие-либо вещи, означают: то, что делает его непригодным и недействительным. Например: факторы, аннулирующие омовение. К таким факторам

<sup>35.</sup> То есть основа в том, кто умер на неверии, что он имеет положения, которые имеются у язычников. Он будет в Аду вместе с ними.



относится то, что выходит у человека из двух проходов. Если человек совершит малое омовение, а затем из него выйдет моча или же кал, то его омовение испортилось и стало недействительным, и он из состояния ритуального очищения перешёл в состояние малого осквернения.

Ислам от слова «аслама», что означает: покорился, то есть покорился одному Аллаху посредством поклонения Ему и соблюдения Его единобожия<sup>36</sup>.

А единобожие ( $masxu\partial$ ) — это единение Аллаха посредством поклонения Ему одному, как сказал Всевышний: (А ведь им было велено лишь поклоняться одному Аллаху, искренне исповедуя перед Ним религию, будучи единобожниками ( $xyha\phi a$ ), совершать молитву и выплачивать закят. Это и есть правая религия [Аль Байина: 5].

Поклонение — это всё, что пришло в шариате из велений и запретов. Каждая вещь, на исполнение которой пришло веление со стороны шариата будь это велением, несущим в себе обязательность или же желательность, или же запретом, несущим в себе категоричность или же желательность.

Если человек совершил какой-либо фактор из этих десяти факторов, упомянутых автором в его книге, то он перестаёт быть мусульманином и становится язычником из числа приверженцев изваяний — просим у Аллаха благополучия.

Имам ограничился этими десятью факторами, потому что они являются наиболее важными и потому что множество остальных факторов, аннулирующих Ислам, возвращаются именно к этим десяти факторам.

<sup>36.</sup> Шейху ль Ислам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да помилует его Аллах, сказал: «Ислам – это покорение Аллаху посредством соблюдения Его тавхида, подчинение Ему и отречение от ширка и приверженцев ширка». См. Три основы.





#### Вводное слово

Сказал имам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб — да помилует его Всевышний Аллах -: «Знай, что факторов, аннулирующих Ислам — десять».



Слово автора: «Знай» — это веление знать, а знание — это решительное суждение сознания, то есть прочная убеждённость. Знай прочным убеждением, что ислам может стать недействительным по причине одного из этих десяти факторов. Знание является противоположностью предположения. Знание — это прочная убеждённость, то есть будь убеждён и суди решительным образом, что человек, сделавший какой-либо фактор из этих факторов вышел Ислама. Утверждай решительным образом, без какого-либо сомнения, фантазий и предположений и знай решительно прочным знанием, что Ислам аннулируется при совершении одного из этих десяти факторов.







#### Фактор первый:

### Ширк (приобщение Аллаху сотоварища)

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Первый (факmop): ширк в поклонении Всевышнему Аллаху, Всевышний Аллах сказал: «Поистине Аллах не прощает совершение ширка по отношению к Нему, но прощает всё, что ниже этого тому, кому пожелает» [Ан-Ниса:48]. Также Всевышний сказал: «Воистину, Аллах запретил Рай для каждого, кто приобщил Аллаху сотоварища, его пристанищем является Ад и нет у притеснителей (мушриков) никаких помощников» [Аль Маида: 72].

И в этот ширк входит заклание живности кому-либо помимо Аллаха, наподобие того, как закалывают для джинна или могилы $^{37}$ ».



Это и есть первый из десяти факторов, аннулирующих Ислам и этот фактор — это ширк в поклонении Всевышнему Аллаху.

<sup>37.</sup> В некоторых рукописях этого трактата присутствует следующее дополнение: «И в этот ширк входит взывание к мертвым, просьба помощи у них, посвящение обета им и заклание живности для них». См. Ад-Дурар ас-сания: (2/361, 10/91). Аль Акыда ас-сахиха шейха Ибн База: (27 стр) и Акыдату ль муваххидин: (456 стр).



Определение ширка: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб определил ширк следующим образом: ширк — это посвящение какого-либо вида поклонения не Аллаху. Или же ширк — это обращение с мольбой к другому наряду с Аллахом. Или же ширк — это посвящение и других видов поклонения помимо этих, которые велены Аллахом, не Аллаху<sup>38</sup>».

Автор, да помилует его Аллах, упомянул нам два довода: один довод касательно положения мушрика в этом мире, а другой довод касательно положения мушрика в мире вечном.

Первый довод, касающийся положения мушрика в этом мире:

Всевышний Аллах сказал: **«Поистине Аллах не прощает совершение ширка по отношению к Нему, но прощает всё, что ниже этого тому, кому пожелает** [Ан-Ниса:48].

Ширк не прощается. Ширк, который здесь подразумевается — это большой ширк, потому что Всевышний Аллах обособил и связал. Обособил ширк тем, что он не прощается и связал то, что помимо, этого с желанием.

Второй довод — это довод относительно его положения в мире вечном: заключающийся в том, что Рай совершившему ширк запретен и что он будет вечно в Аду. Сказал Всевышний Аллах: «Воистину, Аллах запретил Рай для каждого, кто приобщил Аллаху сотоварища, его пристанищем является Ад и нет у притеснителей (мушриков) никаких помощников» [Аль Маида: 72].

И если положение совершающего ширк таково, что он не прощается в этом мире, а в том мире Рай будет ему запретен, и он будет вечно в Аду, то на него в этом мире также наворачиваются положения этого мира, касающиеся язычников.

<sup>38.</sup> См. Маджму`ль Му`аллафат: (глава – вероубеждения: 281 стр).



На мушрика в этом мире наворачиваются следующие положения:

#### Его жену разводят с ним, если он был женатым.

Разделяют между ним и ею, если только он не покается, потому что он — неверующий, а мусульманка не остаётся под защитой неверующего. Всевышний Аллах сказал: «Ни они (женщины) не дозволены им (мужчинам), ни они (мужчины) не дозволены для них (женщин)» [Аль Мумтахина: 10].

То есть неверующим. Также Всевышний сказал: **«Не сочетайте браком мушриков до тех пор, пока они не уверуют»** [Аль Бакара: 221].

#### Также из положений, которые применяются к нему:

- Если он умрёт его не омывают и не проводят по нему заупокойной молитвы.
  - Его не хоронят на кладбище мусульман.
- Он не имеет права входить в Мекку, потому что мушрику нельзя посещать Мекку.

Сказал Всевышний Аллах: «О те, которые уверовали! Мушрики — это всего лишь нечисть, пусть же не приближаются после этого года к Запретной Мечети» [АтТавба: 28].

— Он не наследует и от него не получают наследства. И если у него была жена — мусульманка и дети — мусульмане, то они не наследуют от него и его имущество переходит в государственную казну мусульман из-за слов Посланника Аллаха : «Мусульманин не получает наследства неверующего, и неверующий не наследует имущества мусульманина<sup>39</sup>». Если только у него не было сына — неверующего.

<sup>39.</sup> См. Сахих аль Бухари: (№6764), Сахих Муслима: (№1614), со слов Усамы ибн Зейда – доволен им Аллах.



В таком случае он становится его наследником.

Значит, если он совершит какой-либо фактор из этих факторов и продолжит оставаться на этом, на него опускаются следующие положения: его не омывают, над ним не молятся, его не хоронят вместе с мусульманами на кладбище мусульман, он не наследует и у него не берут наследства, его брак с женой расторгают, он не заходит в Мекку, и если он умрёт на этом, то его грех не будет прощён, Рай ему будет запретен, и он окажется из числа обитателей Ада, которые будут пребывать в нём вечно.

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «**Ширк в поклонении Всевышнему Аллаху**».

Поклонение — это все веления и запреты пришедшие в шариате.

Каждая вещь на исполнение которой пришло веление со стороны шариата будь это велением, несущим в себе обязательность или же желательность или же будь это запретом, несущим в себе категоричность или же желательность.

Веление, если несло в себе обязательность, то его обязательно следует исполнить, а если оно несло в себе желательность, то его желательно исполнить. И запрет, если был запретом, несущим в себе категоричную запретность, то обязательно следует это дело оставить, а если же запрет нёс в себе рекомендационный характер, то совершение данного поступка будет нежелательным.

Или же ты можешь сказать: поклонение — это имя, включающее в себя все то, что любит Аллах, и чем Он доволен из слов и поступков как внешних, так и внутренних $^{40}$ .

Все веления и запреты, что пришли в шариате, как напри-

<sup>40.</sup> См. Маджму` ль Фатава: (10/149).



мер: молитва, закят, пост, хадж, обет, жертвоприношение, ду`а (мольба), упование, желание, страх, джихад на пути Аллаха, призыв к одобряемому и запрет порицаемого, хорошее отношение к соседям и поддержка родственных отношений — всё это является поклонением.

Также и то, что запретно. Мусульманин оставляет запретное в качестве поклонения Аллаху. Он оставляет ширк, посягательство на жизни людей, на их имущество и честь, оставляет отрицание законных прав их обладателей, поклоняется Аллаху, оставляя совершение запретного, как зина, распитие спиртного, попрание прав родителей, сплетни, клевету, ростовщичество, что является поклонением.

Поклонение: веления и запреты. Что касается велений, то их ты исполняешь, а что касается запретов, то их ты оставляешь в качестве поклонения Аллаху.

#### Виды велений и запретов:

#### Веления делятся на две части:

- 1) Веление обязательное к исполнению и веление, которое желательно исполнить. Веление обязательное к исполнению это подобие веления совершить молитву. Поистине, молитва обязательна.
- 2) Веление являющееся желательным это подобие веления о сиваке. Использование сивака является желательным.

Запрет тоже делится на две части:

- 1) Запрет, обязывающий к категоричности в своём положении, как запрет совершать зина (прелюбодеяние).
- 2) Запрет, вызывающий желательность оставления того, на что пришёл этот запрет, как запрет на беседы после ночной молитвы.



И нет в этом разницы между деяниями явными, как молитва и пост или скрытыми, как намерение, искренность, правдивость и любовь.

Запрет будь он явным, как запрет на совершение явных поступков, таких как зина или скрытым, как запрет на совершение скрытых поступков таких как гордыня, самовлюблённость, показуха, злоба и зависть — всё это является запретным и оставление всего этого — поклонение.

Поклонение вбирает в себя как веления, так и запреты, как слова, так и поступки, без разницы, они очевидные или скрытые. Всё, что пришло из этого в шариате входит в поклонение. И если человек посвятит какой-либо вид из этих видов поклонения не Аллаху, то окажется в многобожии.

Автор, да помилует его Аллах, привёл пример ширка, сказав: «**И в этот ширк входит заклание живности кому-либо помимо Аллаха**».

#### Заклание живности не Аллаху входит в ширк:

Заклание живности — это поклонение.

Сказал Аллах Всевышний: **«Скажи: «Поистине моя молитва, моё жертвоприношение** (или совокупность поклонений), моя жизнь и моя смерть посвящены Аллаху — Господу миров. Нет у Него никакого сотоварища» [Аль Ан`ам: 162–163] и сказал Аллах: **«Молись своему Господу и закалывай жертву»** [Аль Кавсар: 2].

V если человек посвятит заклание не Аллаху, то он посвятит поклонение кому-либо помимо Аллаха и будет мушриком $^{41}$ .

<sup>41.</sup> Здесь необходимо указать на одну сомнительную аргументацию, которую приводят противники призыва, касательно заклания живности не Аллаху – речь о заклании живности при прибытии правителя. Сторонники ложных аргументаций и сомнений представляют вопрос таким образом как будто учёные ахлю сунна ва ль джама`а разногласили в том, что заклание живно-



сти для возвеличивания этого правителя или приближения к нему является вопросом многобожия, желая этим сказать, что мол вы говорите: кто противоречит в вопросе обращения к мертвым с просьбой о заступничества перестаёт быть мусульманином, а что вы скажите на разногласие в вопросе заклания живности при прибытии правителя? И если вы здесь не обвиняете противоречащих, то и там не обвиняйте. Так звучит ложная предпосылка и вытекающая из неё ложная аргументация приверженцев страстей и заблуждения. Ответим на это подробно и используя незыблемые предпосылки, результатом которых станет незыблемый результат.

**Первая предпосылка**: нет абсолютно никакого разногласия у учёных ахлю сунна ва ль джама`а в том, что заклание живности кому-бы то ни было, приближаясь к нему или для возвеличивания оного, является большим много-божием, выводящим из религии Ислам.

Шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал: «Люди в период джахилии резали животное для своих глав и пророк – мир ему и благословение Аллаха – сделал порицание этому и сказал: «В Исламе нет места подрезанию поджилок». Заклание жертвенных животных для правителей, царей, авторитетных членов общества и приближение к ним посредством этого является закланием живности не Аллаху и приобщением Аллаху сотоварища. Никому не дозволено искать близости к правителям, королям и главам народа закланием живности для них при их встрече или при их выписывании из больницы, или при их прибытии в какую-либо страну так же, как не дозволено приближаться к джинну, ангелу, звезде, идолу, обитателю могилы и другим творениям помимо них посредством заклания живности по причине упомянутых доводов». Это первая форма заклания.

Сказал шейх далее: «Но, если закланием животного подразумевалось приближение к Аллаху – пречист Он – и благодарность Ему, а не возвеличивание правителей или обладателей власти, то в таком случае это положение (заклание живности) является порицаемым поступком и уподоблением людям джахилии в их заклании жертвенных животных для своих глав или на их могилах, и это также является средством ведущим к закланию живности не Аллаху. Достоверно передаётся от Посланника Аллаха – мир ему и благословение Аллаха –, что он сказал: «В Исламе нет места подрезанию поджилок», и он – мир ему и благословение Аллаха – сказал: «Кто уподобился какому-либо народу, тот из них»». См. Маджму`ль фатава: (9/393).

Значит, у нас две формы заклания животного:

**Первая форма** – это, когда закалывают живность при встрече правителя или обладателя власти для его почета и возвеличивания. Это является большим ширком. И это то, что делали мушрики джахилии.

Вторая форма – это заклание животного для возвеличивания Аллаха и для приближения к Нему, но при встрече правителя для того, чтобы накормить

#### ФАКТОР ПЕРВЫЙ: ШИРК



его и показать, что ему уделяется внимание, но самим закланием не желалось его возвеличить.

Данный поступок входит в запретное уподобление и является порицаемым, но это не является большим ширком. Таким образом: заклание животного для возвеличивания правителя – ширк, для мяса – не ширк. Это ясное разделение. И то же самое и при встрече дорогого гостя в среде простых людей, а правитель упоминается из-за того, что обычно такое внимание уделяется именно обладателям власти.

Шейх Ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал далее: «Но если человек заколол живность для гостя или своей семье, то в этом поступке нет никаких проблем. Более того этот поступок является узаконенным, если в этом была нужда. И этот поступок не является закланием живности не Аллаху, наоборот, этот поступок дозволен Аллахом – пречист Он – для Его рабов. Множество доводов из Корана и Сунны пришли с указанием дозволенности этого поступка». См. Маджу`ль фатава: (9/393).

Был спрошен «Постоянный комитет по фетвам» во главе с шейхом Абду ль Азизом ибн Базом о положении заклания животного для гостя, вместе с тем, что Аллах говорит: «И вам запрещены мертвечина, кровь, свинина и то, что было заколото не Аллаху» [Аль Маида: 3].

Ответ: «Нет никаких проблем в заклании животного для гостя (чтобы употребить в пищу только), если заклание произошло с произнесения над ним имени Всевышнего Аллаха. А то, что вам показалось, что это заклание не Аллаху, то ваше представление является неправильным. Потому что человек закалывавший животное не подразумевал этим действием пролития крови для приближения (или возвеличивания) этого человека. Наоборот, он заколол это животное именем Аллаха, чтобы покормить этим своего гостя и это заклание подобно (твоему) закланию для твоей семьи». См. Фатава ляджнати ад-даима: (1/64. Второе собрание).

Это разделение является мнением ахлю сунна ва ль джама`а и все учёные Неджда и имамы саляфитского призыва на этом мнении. Но в чём возникло непонимание или же намеренное запутывание со стороны противников этого призыва? Противники призыва не поняли или не захотели понять слова хафиза Сулеймана ибн Абдуллаха Али Шейха, да помилует его Аллах, и не поняли в этом свете слова автора «Ад-дурру ан-надыд аля абваби аттавхид» - шейха Сулеймана ибн Абдуррахмана Али Хамдана, да помилует его Аллах, или не захотели.

Вторая предпосылка: суть вот в чём: сказал хафиз Сулейман ибн Абдуллах Али Шейх: «Сказал Ан-Навави, что шейх Ибрахим аль Маррузий, из числа наших сторонников (шафиитов) сказал, что учёные Бухары издали религиозное постановление (фетву), что мясо животного заколотого при встрече правителя, приближаясь этим закланием к нему, является запретным, пото-



му что оно заколото не Аллаху. Сказал Ар-Рафи`й: они закалывают животное только для выражения радости по причине его прибытия, и это подобно закланию акыкы (по случаю рождения ребёнка). Я же скажу: если они закололи животное от радости, как и упомянул Ар-Рафи`ий, то это не входит в это (в то, что сказали учёные Бухары), но если же они закалывали животное, приближаясь этим к правителю, то это входит в хадис (Аллах проклял того, кто заколол живность не Аллаху)». См. Тайсиру ль Азизи ль Хамид: (191 стр).

Как вы видите хафиз Сулейман, да помилует его Аллах, не сказал ничего из того, что бы не говорили учёные ахлю сунна ва ль джама`а. И хафиз критически отнёсся к словам Ар-Рафи`ий, и отметил, что заклание для приближения входит в заклание не Аллаху.

Шейх Абду ль Азиз Ар-Раджихи, да сохранит его Аллах, тоже согласен с шейхом Сулейманом и сказал следующее: «Лучше полностью запретить подобного рода поступки, чтобы закрыть дорогу поступкам, которые могут привести к ширку». См. Таьлик аля тайсири ль азизи ль хамид: (191 стр).

Значит, заклание животного по случаю радости от приезда правителя – это не ширк, а заклание возвеличиванием или же приближением к нему – большой ширк.

И эти же слова про радость привёл и имам Аба Бутейн, да помилует его Аллах, и не сделал никаких замечаний, что говорит о том, что это разделение правильное и нет никакого разногласия в этом у ученых призыва.

А, что сказал Сулейман Али Хамдан? Разве он сказал, что-то другое? Нет. Вот слова шейха Сулеймана Али Хамдана, в которых он критикует именно Ар-Рафи`ий: «Воистину я удивляюсь словам Ар-Рафи`ий и его аналогии заклания правителю, приближаясь к нему и возвеличивая его при прибытии, которое является большим ширком на акыку (рождение ребенка), которая является пророческой сунной. И ещё сильнее я удивляюсь согласию комментатора (хафиза Сулеймана) с этим. И эта аналогия правильна была бы только в том случае, если бы акыка была узаконена в момент рождения ребёнка, но она узаконена только на седьмой день рождения и далее». См. Ад-дурру ан-надыд аля абваби ат-тавхид: (84 стр).

Результат предпосылок: критика Сулеймана Али Хамдана в адрес хафиза Сулеймана ибн Абдуллаха является ошибочной и неприемлемой, потому что хафиз Сулейман не согласился с Ар-Рафи`ий, а наоборот, сказал: если это сделано для приближения, то это входит в хадис про заклание не Аллаху, а если нет, то не входит. Единственно, с чем очевидно согласился с Ар-Рафи`ий хафиз Сулейман – это, с аналогией заклания на радостях с акыкой, что, как и сказал шейх Али Хамдан является ложной аналогией. Значит, у всех учёных ахлю сунна ва ль джама`а заклание животного правителю, желая возвеличить его или приближения к нему, является большим ширком. Этим выявилось, что нет никакого разногласия в этом вопросе, и что аналогия



Автор привёл в качестве примера для этого заклание живности джинну. Если человек заколет живность джинну, могиле — обитателю могилы, - Луне, звезде или же приближённому Аллаха, то он будет мушриком<sup>42</sup>.

этого вопроса на вопрос просьбы шафа`а у мертвого является несостоятельной, потому что в случае с шафа`а все стороны признают сам факт того, что к покойному обращаются с просьбой о заступничестве, но потом мушрики говорят – это не большое многобожие, а мусульмане говорят – это большое многобожие. А в случае с закланием все согласны, что приближение к творению и возвеличивание творения закланием живности – большой ширк и никто не говорит: да, он заклал животное, приближаясь к творению, но это не ширк, потому что там есть сомнительные доводы, или, потому что закалывающий думал, что этим приближается к Аллаху, как это говорят мушрики в вопросе шафа`а.

42. Каждому мусульманину следует знать, что мусульманин, совершающий ширк не называется ни мусульманином, ни тем, кто поклоняется Аллаху.

Шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал: «Тот, кто подчиняется Аллаху в некоторых велениях, будучи совершающим ширк, заслуживает того, чтобы не приписывать ему поклонение, как и сказал Аллах по отношению к мушрикам: «И вы не поклоняетесь тому, Кому я поклоняюсь» [Аль Кафирун: 3,5].

Аллах отверг наличие у них поклонения из-за их ширка. А ведь известно, что они (мушрики) в тяжелые моменты жизни искренне поклонялись Аллаху посредством Его единения, хаджа, умры (малого паломничества), выплаты милостыни в некоторые времена и так далее. Но, из-за того, что это поклонение было смешано с совершением ширка в благоденствии и отсутствием веры в Судный День и другими видами неверия, стало возможным отрицать наличие поклонения у тех, кто это поклонение совершает». См. Маджму`ль Фатава: (5/17,18).

Имам Ибн Таймия, да помилует его Аллах, сказал: «Тот, кто обратился за помощью к мертвому или отсутствующему (*скрытому*) из числа людей в том значении, что он взывает к нему в трудных ситуациях и при появлении печали прося у него выполнения нужд и говоря: о мой господин такой-то я полагаюсь на тебя, я ищу твоей защиты или же прося помощи и вдохновения у него при нападении врага, или же говоря всё это при поражении болезнью, бедностью и прочими положениями, в которых у него бывает нужда – поистине такой человек является заблудшим и невежественным мушриком, который ослушался Аллаха по единогласному мнению учёных». См. Джами`у ль масаиль: (3/146).

Значит, человек совершающий ширк людей джахилии, без разницы, совер-



#### В ширк входит взывание к кому-либо помимо Аллаха:

И этому ширку (в заклании) подобен (ширк) взывания (мольбы). Если обратился с мольбой к кому-либо помимо Аллаха, наподобие просьбы помощи у кого-либо помимо Аллаха в том, на что способен только Аллах и просьбы выздоровления не у Аллаха или защиты и устранения печали, то он будет мушриком. От Ибн Мас`уда — доволен им Аллах, - что пророк — мир ему и благословение Аллаха — сказал: «Тот, кто умер, приравнивая в мольбе Аллаху равного, отправился в Ад<sup>43</sup>».

В ширк также входит: просьба о помощи (*исти`ана*), просьба о защите (*исти`аза*) и просьба о помощи в бедствии (*истиг`аса*) направленная не Аллаху.

Также в ширк входит просьба о помощи не у Аллаха в том, на что способен только Аллах, просьба о защите не у Аллаха в том, на что способен только Аллах, просьба о помощи в бедствии, обращённая не к Аллаху в том, на что способен только Аллах.

В ширк также входит подчинение творению в запрещении или дозволении: в поклонение также входит подчинение творению в дозволении или же в разрешении как если подчинится амиру, чиновнику, учёному, божьему служителю, отцу, жене или господину в дозволении запретного или запрещении дозволенного. Если подчинится в этом, то он будет мушриком, который посвятил поклонение не Аллаху, потому что только Аллах является тем, Кто дозволяет

шает он его от невежества или неправильного толкования, не называется ни поклоняющимся Аллаху, ни тем, кто соблюдает тавхид, а кто не соблюдает тавхид является мушриком. И это по очевидному и категоричному тексту Корана, Сунны и единогласного мнения всех сподвижников, которые понимали этот аят именно на его очевидном и явном значении.

<sup>43.</sup> См. Сахих аль Бухари: (№4497).



и запрещает. Всевышний Аллах сказал: «Или же у них есть сотоварищи, которые узаконили им в религии то, чего не дозволил Аллах?» [Аш-Шура: 21].

### Также в ширк входит поясной или земной поклоны, сделанные не Аллаху:

Если человек совершит поясной или земной поклон не Аллаху, то он посвятит поклонение не Аллаху. Или же, если он будет совершать ( $mава\phi$ ) обход вокруг чего-либо, кроме Ка абы, приближаясь этим обходом к кому-либо другому помимо Аллаха<sup>44</sup>, или посвятит обет не Аллаху, или побреет свою голову не ради Аллаха, как это делают суфии, которые бреют голову для своего шейха, поклоняясь этим ему. Также, если он сделает ему поясной или земной поклоны, или покается не Аллаху, как это делают суфии, которые каются своим шейхам, шииты, которые точно также каются своим главам и христиане, которые каются своим священникам (пастырям). А покаяние является поклонением, сказал Всевышний Аллах: **«Кто же прощает грехи, кроме Аллаха?** (Али Имран: 135]. В «Муснаде» имама Ахмада, да помилует его Аллах, в хадисе аль Асвада ибн Сари`а пришло, что пророку — мир ему и благословение Аллаха — привели пленного, и он сказал: «О Аллах! Я каюсь Тебе и не каюсь Мухаммаду», на что пророк — мир ему — сказал: «Он знает, чьё это право $^{45}$ ».

Всевышний Аллах — тот, кто владеет правом прощения

<sup>44.</sup> Шейх Ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал: «В религии Аллаха нет никакого обхода, кроме обхода вокруг Ка`абы». См. Ас`ила джами`и ль кабир: (кассета 62/сторонаБ). Обход могил и гробниц — религия мушриков, а не мусульман.

<sup>45.</sup> См. Муснад имама Ахмада: (№3/435). Сказал Аль Хайсамий: «Передал Ахмад и Ат-Табараний. В цепочке этого хадиса есть передатчик по имени Мухаммад ибн Мус`аб, которого посчитал заслуживающим доверия Ахмад, но которого другие помимо Ахмада посчитали слабым передатчиком. Остальные передатчики являются передатчиками «Сахиха»». См. Маджма`у ззаваид: (10/199).



и правом набожности перед Ним. Аллах Всевышний — Он и есть тот, Кто достоин покаяния перед Ним, и если он покается не Аллаху, то окажется в ширке, потому что он посвятил поклонение не Аллаху.

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Первый (фактор): ширк в поклонении Всевышнему Аллаху». И мы определили поклонение тем, что это — имя, включающее в себя все то, что любит Аллах, и чем Он доволен из слов и поступков как внешних, так и внутренних. И если человек посвятит какой-либо вид из поклонения, установленного в шариате таким образом, что он велен в обязательном порядке или же в желательном или установленного таким образом, что он запретен категоричным запретом или же запретом, указывающим на желательность оставления чего-либо не Аллаху, то он окажется в ширке.

Тот, кто выполнял веления ради кого-либо помимо Аллаха или оставлял то, что запретно ради кого-либо помимо Аллаха попал ширк.

Автор примером (ширка) привёл заклание (не Аллаху) и подобным закланию является ду`а (мольба), просьба о защите (исти `аза), просьба о помощи в трудности (истигаса), обет, поясной поклон, земной поклон, обход (таваф), упование, страх, надежда, бритьё головы и другие виды поклонения.

И если хоть что-либо из этого человек посвятит не Аллаху, то он окажется в многобожии ( $\mathit{ширкe}$ ) и на него будут наворачиваться соответствующие законоположения: этот ширк не прощается ему, и если он не покается в тот же момент, то его брак с женой расторгают<sup>46</sup>, он лишается права входить

**Первое мнение:** брак аннулируется в тот момент, когда человек совершил ширк или куфр.

Второе мнение: брак аннулируется, когда закончится период идды со вре-

<sup>46.</sup> Фасх - расторжение брака. Ученые в этом вопросе имеют два мнения:



в Мекку, он не наследует и от него не наследуют, его не омывают, над ним не проводят погребальную (джаназа) молитву, его не хоронят на кладбище мусульман, если умер на этом, и в мире вечном он будет обитателем Ада.

Ибн Мас`уд — доволен им Аллах — сказал: «Я слышал, как Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — сказал: «**Кто умер, приобщая хоть что-нибудь Аллаху в сотоварищи, оказался в Аду**<sup>47</sup>». И Рай для него запретен. Просим у Аллаха сохранности от этого и благополучия.



<sup>47.</sup> См. Сахих аль Бухари: (№1238).





# Фактор второй:

# Установление посредников между рабом и его Господом.

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Второй (фактор): тот, кто установил между ним и Аллахом посредников, взывая к ним, прося у них заступничества ( $ma\phi a a$ ) или же уповая на них стал неверным по единогласному мнению ( $u\partial жма$ )».



Тот, кто установил между ним и Аллахом посредника таким образом, что он взывает к мертвому или обитателю могилы говоря: о такой-то заступись за меня перед Аллахом<sup>48</sup>. Этот вид (*ширка*), хоть он и входит в первый вид, является частным его случаем.

Ширк в поклонении Аллаху — это общее значение, как взывание не Аллаху, заклание живности не Аллаху или посвящение обета не Аллаху.

А что касается второго вида: а это установление между ним и Аллахом посредника, утверждая, что он передаёт его нужды Аллаху, то это подобно тому, как говорят лежащему

<sup>48.</sup> Обратите внимание, что этот фактор, аннулирующий Ислам означает, что человек взывает к мертвому с просьбой попросить у Аллаха. И в том, что это большое многобожие – единогласие.



в могиле, прося у него заступничества (шафа`а): «О такой-то! Заступись за меня перед Аллахом» или говоря: «О Посланник Аллаха! Заступись за меня», ставя, таким образом, Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — посредником между ним и Аллахом, что является ширком, потому что это — ду`а (мольба) не Аллаху.

А тот же, кто обратился с мольбой не к Аллаху придал Аллаху сотоварища. И он входит в тексты, в которых говорится следующее: «Не взывай помимо Аллаха к тому, что (кто) не приносит тебе пользы и не причиняет тебе вреда. Если же ты поступишь так, то станешь одним из беззаконников (мушриков)» [Юнус: 106], и в которых говорится: «Не взывай наряду с Аллахом к другим божествам, а не то окажешься в числе тех, кого подвергнут мучениям» [Аш-Шу`ара: 213].

**«Воистину, ширк — это великая несправедливость»** [Лукман: 13].

«У того, кто взывает наряду с Аллахом к другому божеству, нет в пользу этого никакого довода. Его расчёт же хранится у его Господа. Воистину неверующие не преуспеют» [Аль Муъминун: 117] и Аллах назвал его неверным.

И также: «Те, к кому вы взываете помимо Него, не владеют даже плёвой на финиковой косточке. Когда вы взываете к ним, они не слышат вашей мольбы, а если бы даже и услышали, то не ответили бы вам. И В День воскресения они отрекутся от вашего многобожия» [Фатыр: 14] Аллах назвал это обращение многобожием.

### Положение (*хукм*) того, кто установил между ним и Аллахом посредника:

Тот, кто установил между ним и Аллахом посредника, взывая к нему помимо Аллаха или прося у него заступничества,



или же уповая на него становится неверным единогласно $^{49}$ , потому что это вид многобожия.

Смысл упования заключается в том, что он своим сердцем опирается на него, уполномочивает его на удачный исход своего дела.

Первый фактор более общий, а этот фактор более частный.

Первый фактор: «Первый ( $\phi$ актор): ширк в поклонении Аллаху» будь это поклонение мольбой ( $\partial y$  а)50, заклани-

- 49. Имам Ибн Таймия, да помилует его Аллах, сказал: «И тот, кто установит ангелов или кого-либо другого помимо ангелов господами и посредниками, взывая к ним или уповая на них, или прося у них, или же прося у них попросить у Аллаха прощения грехов, наставления сердец, устранения печалей и тому подобного, тот является кафиром по единогласному мнению (иджма') мусульман.... И тот, кто установит их посредниками подобно секретарям, которые бывают между королём и его подданными в том смысле, что они поднимают до Аллаха нужды Его творений, то это является ширком и неверием». См. Мухтасар аль фатава аль мисрия: (1/412-413).
- 50. Был спрошен шейх Ибн Баз: «Распространилось в среде некоторых простолюдин, что он перед сном говорит: о ангелы хранители разбудите меня в таком-то часу или в такое-то время?».

Шейх Ибн Баз ответил: «Это запретно. Более того, это является большим многобожием, потому что это обращение с мольбой не к Аллаху и просьба обращённая к скрытому и это подобно просьбе у джинна, идола или мертвого из-за обобщённости слова Аллаха: «Таков Аллах, ваш Господь. Ему принадлежит вся власть. А те, к кому вы взываете помимо Него не владеют даже плёвой на финиковой косточке. Когда вы взываете к ним они не слышат вашего зова, а если бы даже и услышали, то не ответили бы вам и в Судный День они отрекутся от вашего многобожия. Никто не поведает тебе так, как Ведающий (Фатыр: 13-14]. Аллах назвал ду а к кому-либо другому помимо Него из числа мертвых, идолов, джиннов или ангелов приобщением Ему сотоварища (ширком)». См. Маджму ль фатава: (8/187).

В этих словах шейха Ибн База, да помилует его Аллах, несколько полезных аргументов опровергающих приверженцев заблуждения в вопросе ду`а к мертвым, ангелам и джиннам:

**Первая польза**: обращение с просьбой к скрытым ангелам является многобожием, даже если есть вероятность того, что они рядом и слышат, но до тех пор, пока ангелы или джинны остаются в своём невидимом мире, обраще-



ем, обетом, подчинением в запрете или дозволении, поясным поклоном или земным — это общий фактор.

Второй фактор: частный, а это установление между ним и Аллахом посредника, взывая к нему или прося у него заступничества ( $ma\phi a$  а), или же уповая на него в том смысле, что он опирается на него в осуществлении того, что ему нужно. Он избирает мертвого посредником между ним и Аллахом, говоря: «О такой-то! Заступись за меня перед Аллахом! О такой-то! Передай мою нужду Аллаху» вот таким образом.

Или же он уповает на живого, чтобы он спас его от Ада или же уповает в том, чтобы войти в Рай. Этим он уповает на него в том, на что способен только Аллах.

И тот, кто установил между ним и Аллахом посредника будь этот посредник живым или мертвым будет мушриком. Живого можно спрашивать те вещи, на которые он способен, говоря: о такой-то, помоги мне починить мою машину, о такой-то, одолжи мне денег, помоги мне исправить моё посевное поле<sup>51</sup>.

ние к ним с просьбами является многобожием.

**Вторая польза**: обращение к ангелам, которые на плечах с просьбой заступничества или с просьбой разбудить в такое-то время – многобожие, которое утверждено в благих аятах Корана.

<sup>51.</sup> Имам и правнук шейху ль ислама Мухаммада ибн Абдуль-Ваххаба – Абдуллятыф ибн Абдуррахман, да помилует их всех Аллах, сказал: «Обычные причины (как ду`а, помощь в тех или иных делах), которые человек в состоянии исполнить при жизни прекращаются с его смертью, как на это указал хадис и поэтому эти причины присоединяются в шариате и в положении к тому, на что он не был способен при жизни, как наставление сердец, излечение больных, взращивание живности, просьба о потомстве..., и уже предшествовало, что слово христиан: «О мать Исы заступись за нас перед Богом» – ширк по единогласию мусульман, но если бы потребовали у неё при жизни заступиться сделав ду`а и попросив прощения, как это делал пророк – мир ему и благословение Аллаха – со своими сподвижниками, то не было бы никакого препятствия для этого». См. Мисбаху аз-залям: (401 стр).



А чтобы ты спрашивал живого простить тебе грехи или спасти от Ада, или даровать тебе жизненный удел, или помочь против твоего врага, или снять запрет на вход в Рай — это то, на что он не способен, и чем он не владеет, а это является ширком.

Если он установил между ним и Аллахом посредников, взывая к ним помимо Аллаха или прося у них заступничества, или уповая на них в том значении, что он опирается на него и уполномочивает его на осуществление своей нужды, то он становится неверным по единогласному мнению мусульман<sup>52</sup>.

52. Имам Ибн Таймия, да помилует его Аллах, сказал: «И если пророк - да благословит его Аллах и приветствует - запрещал совершать молитву в которой содержится искреннее взывание к Аллаху - возле могилы, чтобы это не привело к совершению ширка по отношению к их Господу, то что же сказать если обнаружилось то, что является одним из видов ширка, как например; обращение к ним (к обитателям могил), без разницы в этом – просит человек у них исполнения своих нужд и устранения бед, или же он просит у них, чтобы они попросили это для него у Аллаха». См. Иктыда ас Сырат аль Мустакым: (2/304-305).

Имам Абдуллах Аба Бутейн аль Ханбалий, да помилует его Аллах, сказал: «Сказал шейху ль ислам (Ибн Таймия): и ду`а к мертвому входит в многобожие, без разницы в этом – просит он у него (мертвого) совершить действие или же просит у него попросить у Аллаха». См. Ар-рад аля ль Бурда: (55 стр).

Был спрошен шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах: «Каково положение того, кто пришёл к могиле, и попросил покойного сделать за него ду`а?»

Ответ: «Он (покойный) не способен на это. Если кто-то его (покойника) попросит: «Заступись за меня», или скажет: «Сделай ду`а за меня», то правильным без сомнения является то, что это ширк. Потому что он не владеет этим; будь то просьба сделать дуа, или просьба о заступничестве».

Спрашивающий: «Если он скажет покойнику (возле могилы): «Сделай ду`а за меня Аллаху».

Ответ: «Не дозволено это делать, потому что это ширк. Он (просящий) попросил у покойного то, на что он не способен. Его (покойного) дела прекратились».

Спрашивающий: «Некоторые утверждают, что это мнение ибн Таймии. Это



# И поэтому автор сказал: «стал неверным, по единогласному мнению ( $u\partial жма$ )».

Доводами на это являются те же самые доводы, в которых говорится, что ширк в поклонении — это неверие, выводящее из религии. То есть доводы, в которых имеется запрет на ширк, запрет на взывание не к Аллаху, запрет на просьбу, обращённую не к Аллаху в том, на что способен только Аллах. Все эти доводы являются доводами на этот вид ширка или на этот фактор аннулирующий Ислам — такие доводы, как слова Аллаха: «Не взывай помимо Аллаха к тому, что (кто) не приносит тебе пользы и не причиняет тебе вреда. Если же ты поступишь так, то станешь одним из беззаконников (мушриков)» [Юнус: 106], то есть одним из мушриков.

И такие как: **«Поистине мечети принадлежат Аллаху,** так не взывай же наряду с Аллахом ни к кому другому» [Аль Джинн: 18].

правда?».

Ответ: «Да, заявляющий об этом не солгал. Ибн Таймия ясно сказал, что это (просьба ду`а у мёртвого возле его могилы) большой ширк». См. Шарх Кашфу аш Шубухат: (Лекция 2, 20-я минута).

Был спрошен шейх Салих аль Фавзан: «Уважаемый шейх, говорит один из требующих знания в своей книге, что тот, кто отправился к мертвому и попросил у него шафа`а  $(\partial y`a)$ , не посвящая при этом мертвому никакого поклонения, не совершает многобожия, и что в этом вопросе есть разногласие между учёными...».

Ответ шейха Салиха аль Фавзана: «Это и есть поклонение! Как это он говорит, что это не является посвящением поклонения? Посещение мертвого и просьба у него заступничества  $(\partial y`a)$  – это и есть поклонение. Это (erodeŭcmbue) является поклонением. Как это он может говорить, что это не является поклонением и что он не посвятил ему (mepmbomy) никакого поклонения? Это противоречие самому себе, да».

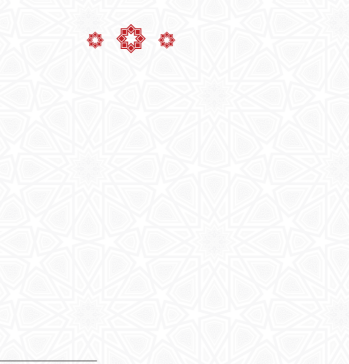
Спрашивающий, продолжая вопрос: «И он отнёс это мнение (что это просто нововведение, а не многобожие) к Ибн Таймие?».

Ответ шейха Аль Фавзана: «Он лжец (*каззаб*). Наглый лжец. Да». См. Шарх Ад-Дурру ан-Надыд: (*1433/03/08*).



Или такие как: **«Скажи: «Я взываю к моему Господу и никого не приобщаю Ему в сотоварищи»** [Аль Джинн: 20].

И кто установил между ним и Аллахом посредников, взывая к ним или прося у них заступничества ( $ma\phi a`a$ )<sup>53</sup>, или уповая на них в том значении: что он опирается на него и уполномочивает его на осуществление нужды, тот приобщил Аллаху сотоварища, потому что он посвятил поклонение не Аллаху.



<sup>53.</sup> Имам Ибн Таймия, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «И также они (мушрики) отправились (обратились) к могилам и сказали: мы просим у них заступничества после их смерти, чтобы они заступились за нас перед Аллахом, и они также создали их изображения и начали им поклоняться. Аллах и Его Посланник посчитали это заступничество ложным, выразили порицание мушрикам, и вынесли им такфир из-за этого заступничества». См. Маджму` ль фатава: (1/151).





# Фактор третий:

Отсутствие такфира мушрикам или сомнение в их неверии, или суждение о правильности их мазхаба.

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Третий ( $\phi$ ак-*тор*): тот, кто не судит о неверии мушриков или сомневается в их неверии, или считает их мазхаб правильным
стал неверным ( $\kappa$ а $\phi$ иром)».



Третий фактор из факторов, аннулирующих Ислам: «Тот, кто не судит о неверии мушриков или сомневается в их неверии, или считает их мазхаб правильным стал неверным (кафиром)» единогласно $^{54}$  (иджма $^{\circ}$ ).

<sup>54.</sup> Шейх алляма Сулейман Ибн Сахман ан-Надждий, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Не будет смысл этого слова (Ля иляха илля Ллах) действительным без вынесения такфира тому, кто придаёт Аллаху сотоварища в поклонении, как это пришло в достоверном хадисе: «Кто сказал Ля иляха илля Ллах и проявил неверие во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха» и это является усилением для части отрицания (то есть для Ля иляха). И не будут ни кровь, ни имущество человека защищёнными, без этого, и если он усомнится или станет колебаться, то его кровь и имущество не будут запретны, как и сказал шейху ль ислам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да помилует его Аллах, в разъяснениях на этот хадис, ... ведь он разъяснил, что кровь и имущество того, кто усомнился или остановился в неверии того, кто не проявил неверие в тагут не будут запретны, а что же тогда сказать о положении того, кто не выносит такфир неверному? И известно из религии Ислам по необходимости и очевидности, что тот, кто не



Имя мушрик здесь включает в себя всех неверующих: иудеев, христиан, поклоняющихся изваяниям<sup>55</sup>, коммунистов, безбожников. Все они мушрики. Их всех объединяет одна вещь — приобщение Аллаху сотоварища.

Иудеи являются мушриками, потому что они не уверовали в Мухаммада — мир ему и благословение Аллаха, - а это является ширком. И христиане являются мушриками, потому что они не уверовали в Мухаммада — мир ему и благословение Аллаха — и ещё, потому что они поклоняются Исе (Иисусу) — мир ему.

Приверженцы изваяний, огнепоклонники и лицемеры тоже являются мушриками. Тот, кто не выносит такфир мушрикам является неверным $^{56}$ .

вынес такфир неверным, поклоняющимся кому-либо помимо Аллаха и придающим Ему равных, не знает, что такое религия Ислам, которая делает запретными кровь и имущество того, кто осуществляет и придерживается её». См. Субулю ссалям: (101 стр).

- 55. Шейх Салих ибн Фавзан аль Фавзан, да сохранит его Аллах, сказал: «Каждый, кто совершил ширк по отношению к Аллаху и поклоняется наряду с Ним другим объектам, как деревья, камни, идолы, изваяния, могилы, гробницы непременно является мушриком, кафиром, обязательно выносить ему такфир, даже если он считает себя мусульманином и говорит: «Ля иляха илля Ллах Мухаммад расулю Ллах», потому что совершение ширка делает эти два свидетельства недействительными, аннулирует Ислам и портит единобожие (тавхид). Поэтому мусульманин обязан выносить такфир мушрикам, которые поклоняются кому-либо помимо Аллаха, без разницы, арабы это или же не арабы и без разницы, это иудеи или христиане, или те, кто называются мусульманами. Это - акыда (вероубеждение) и нет в ней никакой уступки. И тот, кто не вынес такфир мушрикам непременно будет вероотступником и таким же неверным, как и они, потому что у него иман и неверие одинаковы между собой, и он не различает между этим и тем - такой будет неверующим». См. Шарх навакыд аль ислам: (80 cmp).
- 56. Шейх Ахмад ан-Наджмий, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Они (аль ихван аль муслимун) вынесли такфир тому, кто не судит по тому, что ниспослал Аллах и не вынесли такфир тому, кто обходит могилы и взывает к обитателям могил, и это является великим бедствием. Но важным здесь является то, что мушрики, совершающие ширк связанный с могилами являют-



ся неверными и тот, кто не выносит им такфир, или посчитал правильным их путь исповедания религии (мазхаб), или же оправдал их по невежеству является таким же как и они (неверным), и сопутствие только от Аллаха». См. Шарх навакыд аль Ислам: (3-й фактор).

Имам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да помилует его Аллах, сказал: «И как же прекрасно то, что сказал один из бедуинов, когда прибыл к нам и услышал кое-что о (настоящем) Исламе. Он сказал: «Я свидетельствую, что мы кафиры», – то есть он сам и все бедуины – «И свидетельствую, что тот, кто называет нас мусульманами является кафиром». И да благословит Аллах нашего господина Мухаммада». См. Ад-дурар ас-сания: (8/119).

Значит, тот, кто оправдывает могилопоклонников по невежеству, называя их мусульманами, становится таким же неверующим, как и сами могилопоклонники. И если вы увидите призывающего или требующего знания, или даже учёного, который говорит: этот фактор касается только исконных неверующих из числа людей Писания и так далее, знайте, что он на манхадже секты «аль ихван аль муслимун», что касается саляфов и ученых саляфитского призыва из Неджда, то они включали в этот фактор и тех, кто не выносил такфир могилопоклонникам, которые просили ду`а у мертвых, приносили им жертвы и обходили их могилы.

Одним из доказательств этого являются следующие слова мухаддиса и правнука имама Мухаммада ибн Абдуль-Ваххаба – Исхака ибн Абдуррахмана ибн Хасана, в которых он комментирует вынесение такфира имамом Мухаммадом Ат-Тамими Ахмаду ибн Абду ль Кариму, остановившемуся в такфире конкретной личности, совершающей ширк, по причине неправильного понимания слов шейху ль ислама Ибн Таймии: «Он опустил на него (на Ахмада ибн Абд аль Карима) решение о том, что он вышел из Ислама, а ведь самое большее, что передается от него – это его остановка в такфире конкретной личности (из-за неправильного понимания слов Ибн Таймии – прим. перевод)». См. Акыдату ль муваххидин: (173-176стр).

Человек запутался в вынесении личностного такфира совершившему многобожие вместе с тем, что он считал ширк ширком и выносил такфир после довода, и несмотря на это имам вынес ему такфир и согласны с этим все имамы призыва, и соглашаясь с этим и призывая к этому эти слова привел у себя имам Исхак ибн Абдуррахман Али Шейх — правнук имама Мухаммада ибн Абдуль-Ваххаба. И это послание находится в книге «Акыдату ль муваххидин ва ар-радду аля ад-дулляли ва ль мубтади`ин» (Вероубеждение единобожников и опровержение нововведенцам и заблудшим), которую похвалил и рекомендовал шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах.

Или вот следующие слова кадыя Хамда ибн Атика, да помилует его Аллах: «И тот, кто не выносит такфир мушрикам Турецкого государства и не выно-



**«или сомневается в их неверии»**: кто засомневался в неверии неверного, наподобие того, кто засомневался в том являются ли иудеи, христиане, поклоняющиеся изваяниям неверными, сам становится неверным из-за этого сомнения.

# Положение того, кто говорит: «Кто хочет исповедовать какую-либо религию на свой выбор, пусть делает».

Слово автора: «или считает их мазхаб правильным» наподобие того, кто скажет: религия иудеев правильная или христиане исповедуют правильную религию. Или, если человек на вопрос о христианах и иудеях ответит: я ничего в них не говорю, иудеи на своей религии, христиане на своей, мусульмане на своей. Кто любит Аллаха исповедуя Ислам, иудаизм, или христианство он имеет на это право. Такие слова являются ширком. И он из-за этого будет неверным единогласно, потому что он посчитал мазхаб мушриков правильным и не вынес им такфир.

# Положение того, кто сказал: «Я не знаю являются ли неверные неверными или нет?».

Также если он засомневался и сказал: я не знаю являются они неверными или не являются таковыми. Иудеям была ниспослана Тора, христианам было ниспослано Евангелие, а мусульманам был ниспослан Коран, и я не знаю являются они (христиане и иудеи) неверными или нет. Такой человек стал неверным так как засомневался. А необходимым является решительное суждение о неверии иудеев, христиан и поклонников изваяний.

#### Доводом на это являются слова Аллаха: «Только тот, кто

сит такфир таким могилопоклонникам как жители Мекки и другим помимо них, из числа тех, кто поклоняется праведникам, отойдя от тавхида Аллаха к многобожию, и заменил Сунну посланника Аллаха за на нововведения является таким же неверным как и они, даже если ему неприятна их религия, и он ненавидит их самих и любит Ислам и мусульман». См. Ад-Дурар ас-Сания: (9/291).



проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять<sup>57</sup> [Аль Бакара: 256].

Значит, тот, кто не судит о неверии мушриков или сомневается в их неверии, или считает их мазхаб правильным не проявил неверия в тагут.

Иман бывает только при наличии двух вещей, которые обязательно должны наличествовать. Единобожие (*тавхид*) не осуществляется без этих двух дел:

Первое дело: проявление неверия в тагут<sup>58</sup>.

**Тагут** — это каждый объект поклонения, следования или подчинения по отношению, к которому раб Аллаха перешёл грань.

Каждый, кто вошёл в противоречие шариату тот является тагутом. Тагутом он назван от слова «туг`ъян», что означает: перейти грань.

<sup>57. «</sup>Надежная рукоять», как и сказал табиин Са`ид ибн Джубейр, – это «Ля иляха илля Ллах». См. Тафсир ат-Табари: (3/14), Фатху ль маджид: (1/190).

Шейх Абдуль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал: «Чтобы быть муваххидом (единобожником), искренним перед Аллахом необходимо иметь отречение от поклонения не Аллаху, порицание этого (поклонения) и отречение от поклоняющихся ему (тагуту). И это и есть тавхид: когда ты единишь единого Аллаха, убежден в ложности поклонения не Аллаху и в неверии того, кто поклоняется не Аллаху; это и есть значение слов Всевышнего: **Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять** [Аль- Бакара:256]». См. Шарх аля тайсир аль азиз аль хамид: (1/53).

<sup>58.</sup> Шейх Салих аль Фавзан, да сохранит его Аллах, сказал: «Не достаточно одной веры в Аллаха без проявления неверия в тагута; ведь тот, кто говорит: я поклоняюсь Аллаху и посвящаю поклонение Аллаху, но я не обвиняю в неверии и не сужу о многобожии тех, кто взывают к могилам и мавзолеям и дружит с ними, любит их и не отрекается от них, вот этот не является единобожником; потому, что он не отрекся от ширка, и не проявил неверия во все то, чему поклоняются помимо Аллаха». См. Ат-таъликат аль мухтасара: (1/194).



Значение «неверия в тагут»: это твое отречение от поклонения не Аллаху, отвергая и порицая его, проявляя вражду и ненависть к этому поклонению и враждуя с его приверженцами<sup>59</sup>.

**Неверие в тагут** — это отречение — отречение от каждого объекта, которому поклоняются помимо Аллаха и порицание каждого акта поклонения посвящённого не Аллаху вместе

59. Шейх Абдуль Азиз Ар-Раджихий, да сохранит его Аллах, сказал: «Раб будет муваххидом, только если поклоняется Аллаху и проявляет неверие в тагут; как и сказал Всевышний Аллах: «Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять» [Аль- Бакара:256].

Неверие в тагут — это оставление и убежденность в ложности поклонения кому-либо помимо Аллаха, вынесение такфира его приверженцам, ненависть к ним и вражда с ними, в этом обязательны три вещи:

- 1 убежденность в ложности поклонения кому-либо помимо Аллаха.
- 2 оставление этого поклонения.
- 3 вынесение такфира тем, кто поклоняется не Аллаху и испытание ненависти и вражды к ним.

И этим человек будет считаться проявившим неверие в тагута. И если он убежден, что поклонение кому-либо помимо Аллаха ложное, оставил поклонение не Аллаху и вынес такфир тому, кто поклоняется не Аллаху, возненавидел его и враждовал с ним, то он проявил неверие в тагута». См. Шарх ар-рисали аль муфида: (10 стр).

Имам Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб, да помилует его Аллах, сказал: «Описание неверия в тагут заключается в том, чтобы ты был убежден в ложности поклонения кому-либо помимо Аллаха, и чтобы ты оставил и возненавидел это поклонение, вынес такфир приверженцам этого поклонения и враждовал с ними». См. Ад-дурар ас-сания: (1/161).

Шейх Абду ль Азиз ар-Раджихи, да сохранит его Аллах, сказал: «Неверие в тагута — это отречение от всех объектов поклонения помимо Аллаха, их оставление, вражда с ними, ненависть к ним и к их приверженцам, и чтобы ты был убеждён в ложности поклонения не Аллаху, оставлял это поклонение, отвергал его, выносил такфир его приверженцам, ненавидел их и враждовал с ними. Эта обязанность лежит на каждом мусульманине, как и сказал Аллах Всевышний: «Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять» [Аль- Бакара:256]». См. Шарх трех основ: (105 стр).



с отвращением и враждой к нему и его приверженцам. Это и есть неверие в тагут в том значении, что ты отрекаешься от каждого ширка, от каждой религии, кроме Ислама, порицаешь и отвергаешь его (*ширк*), проявляешь вражду и ненависть к нему вместе с проявлением вражды к его приверженцам. Это первое дело.

#### Второе дело: вера в Аллаха.

И если ты выполнишь оба дела, то ты муваххид (едино-божник). Ты проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха — это и есть смысл «Ля иляха илля Ллах». Воистину смыслом этого слова является то, что нет никакого истинного объекта поклонения, кроме Аллаха. Это и есть слово единобожия и богобоязненности посредством, которого сказавший защищается от ширка. И это и есть то слово из-за которой Аллах посылал пророков и из-за которой люди разделились на счастливых и несчастных. Ради этого слово стоит рынок джихада, из-за него настанет День страшного Суда, наступит неминуемое (воскресение) и придёт Судный День. И из-за этого слова созданы Рай и Ад.

#### Смысл слова единобожия:

нет никакого истинного объекта поклонения, кроме Аллаха. В слове тавхида «Ля иляха илля Ллах» два дела: вера и неверие.

« $\Lambda$ я иляха»: это неверие в тагут и отрицание поклонения всему, чему поклоняются помимо Аллаха.

«Илля Ллах»: это вера в Аллаха.

«Ля иляха»: отрицает все виды поклонения от кого-либо помимо Аллаха и это и есть неверие в тагут.

А «**Илля Ллах**»: этим ты утверждаешь поклонение со всеми её видами Аллаху. Это и является иманом в Аллаха.



Значит, кто не выносит такфир мушрикам, тот не проявил неверия в тагут, что означает, что он признал ширк правильным $^{60}$ . И тот, кто сомневается в неверии иудеев и христиан

60. Имам Абдуррахман ибн Хасан Али Шейх, да помилует его Аллах, сказал:

«Кто познал «Ля иляха илля Аллах», узнал: что сомневающийся или колеблющийся в неверии того, кто приобщил Аллаху сотоварища, не проявил неверия в тагут». См. Ад-Дурар ас-Сания: (11/523).

Тот, кто говорит: «называющий тех, кто совершает ширк мусульманами не совершает неверия», не знает, что такое «Ля иляха илля Ллах», ведь если бы он знал, что означает «Ля иляха илля Ллах», то не сомневался бы в том, что называющий мушрика мусульманином не проявил неверия в тагут. Это мазхаб саляфов и учёных саляфитского призыва из Неджда во главе с имамом Мухаммадом ибн Абдуль-Ваххабом, да помилует их всех Аллах.

Хафиз Сулейман ибн Абдуллах Али Шейх, да смилостивится над ним Аллах, сказал о том, кто не выносит такфир совершающим многобожие, причисляя себя к исламу: «Что касается слов спрашивающего: если он не был в состоянии вынести им такфир и поругать их, какое у него положение?».

Ответ: «Подобное его молчание может исходить только из-за его сомнения в их неверии, или из-за незнания об их неверии, или же он признаёт, что они и им подобные являются неверными, но не может открыто высказаться против них и объявить их неверными. Или же он говорит: те, кто помимо них – неверные, но именно про этих я не говорю, что они неверные. И если он сомневался в их неверии или не знал о их неверии, то ему разъясняют доводы из Корана и Сунны Посланника Аллаха – мир ему и благословение Аллаха – касающиеся их неверия. И если он и после этого продолжит сомневаться и колебаться в их неверии, то он становится неверным по единогласному мнению учёных (иджма`), что сомневающийся в неверии неверного сам является неверным.

А если же он говорил: я говорю другие помимо них неверные, но я не говорю, что именно эти люди неверные, то этим он вынес решение, что они мусульмане, так как у нас нет середины между неверием и исламом. И если они не являются неверными, то являются мусульманами. В таком случае, кто называет неверие исламом или называет неверных мусульманами, тот является неверным. Исходя из этого он будет неверным». См. Маджму ату ат-тавхид: (121 стр).

Приверженцы страстей всегда приводят только первую часть этой фетвы шейха Сулеймана ибн Абдуллаха, говоря: вот, ученые Неджда обусловили приведение довода для вынесения такфира азиру (азир – тот, кто называет совершающих многобожие невежд мусульманами). При этом, как и полагается приверженцам страстей, они приводят эти слова в обрезанном



или же посчитал их путь религиозного исповедания (мазхаб) правильным, не проявил неверия в тагут и не будет считаться верующим. И доводом на неверие того, кто не выносит такфир мушрикам, сомневается в их неверии или же считает их путь исповедания религии правильным является слово единобожия — «Ля иляха илля Ллах», потому что он не проявил неверия в тагут. Также доводом являются слова Аллаха: • Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять • [Аль- Бакара:256].

Нет тавхида, кроме как при наличии двух вещей: неверия в тагут и веры в Аллаха, поэтому слово единобожия — «Ля иляха илля Ллах» содержит в себе как отрицание, так и утверждение. Если бы человек сказал: Аллах и есть объект, которому следует поклоняться, и я единю Аллаха и поклоняюсь Ему, то он не стал бы верующим.

**И мы бы сказали**: это не считается тавхидом $^{61}$ .

виде, не приводя слов шейха о том, кто называет совершающих многобожие мусульманами. Из слов шейха очевидно, что довод приводят тому, кто остановился в вынесении такфира мушрикам не давая им положения мусульман, а тот, кто говорит, что поклоняющиеся не Аллаху являются мусульманами, тот сам не является мусульманином и никакие доводы в этом не приводят, что отчетливо показал шейх Сулейман ибн Абдуллах разделив между двумя положениями.

61. Шейх Салих ибн Фавзан аль Фавзан, да сохранит его Аллах, в своём разъяснении на третий фактор, сказал: «Этот вопрос очень опасный вопрос, в него попадают многие из тех, кто причисляют себя к Исламу и не выносит такфир мушрикам, такой говорит: хвала Аллаху я ширк не делаю и у меня нет ширка, но я не выношу такфир людям.

**Мы же говорим ему**: ты не знаешь религию, ты обязан выносить такфир тому, кому вынес такфир Аллах и тому, кто совершает ширк, и обязан отречься от него так же, как отрекся Ибрахим от своего отца и народа, сказав: **«Я непричастен к тому, чему вы поклоняетесь, кроме Того, Кто создал меня, воистину, Он наставит меня на путь истины» [Аз-Зухруф:26-27].** 

Слова имама: **«или считает их мазхаб правильным»** – это еще хуже, если он посчитал их путь (*мазхаб*) правильным или же сказал: то, что они делают надо дополнительно рассмотреть, **ведь это всего лишь взятие посредни**-



Не достаточно того, чтобы ты поклонялся Аллаху, вдобавок к этому необходимо отвергнуть все объекты полонения, кроме Аллаха, то есть ты должен прийти и с отрицанием, и с утверждением.

Значение «Ля иляха илля Ллах» — нет истинного объекта поклонения, кроме Аллаха. И если бы человек сказал: я поклоняюсь одному Аллаху только, то стал бы он муваххидом (единобожником)? **Мы отвечаем**: нет, не достаточно одного того, что ты поклоняешься Аллаху, вдобавок к этому необходимо, чтобы ты отвергал поклонение кому-либо помимо Аллаха<sup>62</sup>. Это и есть неверие в тагут, а тавхид не осуществляется, кроме как с отрицанием и подтверждением — «Ля иляха илля  $\Lambda$ лах».

Значит, доводом на этот третий фактор являются слова Всевышнего Аллаха: «Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять» [Аль- Бакара:256].

Слово тавхида «Ля иляха илля Ллах» включает в себя отречение и приверженность.

ков, или же, если скажет: они невежды, попали в это дело (в ширк) по невежеству и защищает их (от такфира), то такой хуже неверием, чем они (чем мушрики), потому, что он посчитал неверие правильным, посчитал ширк правильным или же засомневался в этом». См. Шарх навакыд аль Ислам: (10 стр).

62. Шейх Салих аль-Фавзан, да хранит его Аллах, сказал: «Посланник Аллаха – мир ему и благословение Аллаха – сказал: «Жизнь и имущество того, кто сказал: «Ля иляха илля Ллах» и проявил неверие во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха станут запретными». Потому, что сейчас очень многие говорят: «Ля иляха илля Ллах», но вместе с этим они не проявляют неверия во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха, либо поклоняясь не Аллаху – могилам и гробницам, – либо, не вынося такфир тем, кто делает ширк. Они не проявили неверия во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха, даже если сами и не сделали ширк. Ведь, если они не выносят такфир тем, кто делает ширк и не отвергают этого, то это слово для них бесполезно». См. Шарх ад-дурру ан-надыд: (14 стр).



Значение отречения (ат-тахлия) — это отвергание поклонения от кого-либо помимо Аллаха. И после того, как ты отверг и сделал порицание каждому поклонению помимо Аллаха, ты приходишь с приверженностью и утверждаешь поклонение Аллаху. Сначала отречение, а потом приверженность. «Ля иляха» — это отречение: этим ты отвергаешь возможность поклонения кому-либо помимо Аллаха. «илля Ллах» — это приверженность. Этим ты подтверждаешь принадлежность поклонения Аллаху.

« $\Lambda$ я иляха» — это неверие в тагут $^{64}$ , а «илля  $\Lambda$ лах» — это вера в Аллаха.



<sup>63.</sup> Отвергание и порицание – это указание того, что это ширк и совершающий его не находится на религии Аллаха.

<sup>64.</sup> Был спрошен шейх Салих аль Фавзан, да сохранит его Аллах: «Считается ли вынесение нами такфира могилопоклонникам, которые причисляют себя к этой (*исламской*) общине, тем, посредством чего осуществляется неверие в тагут?».

Ответ: «**Да. В этом нет никакого сомнения. В этом нет сомнения**». См. Шарху фатхи ль маджид: (*11-я лекция/59-я минута*).

В этих словах опровержение заблудшим, которые говорят: суждение о неверии могилопоклонников не является составной частью неверия в тагут.





### Фактор четвертый:

Убеждение в том. что чье-либо руководство помимо руководства Пророка совершеннее или убеждение в том, что чье-либо решение лучше, чем его решение.

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Четвертый (фактор): тот, кто убеждён в том, что чьё-либо руководство совершеннее руководства пророка — мир ему — или, что чьё-либо решение лучше, чем его решение, наподобие того, кто предпочитает его решению решение тагута является неверным».



Четвёртый фактор аннулирующий Ислам: кто убеждён, что чьё-либо руководство совершеннее руководства пророка — мир ему — или считает, что есть решение, которое лучше, чем его решение, тот является неверным. Доводом на это является то, что он не засвидетельствовал, что Мухаммад — Посланник Аллаха, потому что свидетельство того, что «Мухаммад — Посланник Аллаха» обязывает его признавать правдивость пророка в том, что он повествует, поступать в соответствии с его шариатом, обращаться за судом к его законодательству, придерживаться его велений и отстраняться от того, что он запретил и поклоняться Аллаху посредством его шариата.



А кто имеет убеждение о наличии руководства, которое совершеннее, чем руководство пророка — мир ему и благословение Аллаха — или, что есть решение, которое лучше, чем его решение, тот не засвидетельствовал, что «Мухаммад — Посланник Аллаха» и его свидетельство, что «Мухаммад — Посланник Аллаха» является недействительной.

И тот, кто убеждён в том, что имеется руководство лучше, чем руководство Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — или равное его руководству, или, что существует решение подобное решению пророка — мир ему — тот становится неверным. Ведь Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — сказал: «Самое лучшее руководство — это руководство Мухаммада<sup>65</sup>».

И также, если он будет убеждён, что руководство и решение пророка — мир ему и благословение Аллаха — лучше, но скажет: «Можно руководствоваться и тем, что не является путём Посланника и можно обращаться на суд к решению кого-либо помимо решения Посланника», то он будет неверным, потому что он дозволил вещь, запретность которой в религии является крайне очевидной.

# Положение суждения в соответствии с выдуманными законами:

<u>Нельзя выносить решен</u>ие по выдуманным законам<sup>66</sup>, даже

- 65. См. Сахих Муслима: (№1955), Муснад Ахмада: (№14689) со слов Джабира ибн Абдуллаха – доволен им Аллах.
- 66. Шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал: «Что касается выдуманных законов, которые установлены людьми, не опираясь на Книгу Аллаха и Сунну Его Посланника − мир ему и благословение Аллаха, − то все они являются выдумкой людей и мусульманам запрещено обращаться на суд к этим законам. И некоторые из этих законов не лучше, чем другие в обращении к ним на суд, потому что все они являются судом джахилии и судом тагута, от которого нас предостерёг Аллах, а желание обращаться на суд к ним (Аллах) отнёс к лицемерам, как и сказал Всевышний: **Разветы не видел тех, которые заявляют, что они уверовали в ниспосланное**



если ты убеждён, что решение шариата лучше, потому что ты в этом положении дозволяещь вещь, запретность которой в религии является крайне очевидной. Такой человек подобен тому, кто говорит: «Прелюбодеяние является дозволенным, но я сам не совершаю прелюбодеяния» или «Ростовщичество — дозволено, но я не совершаю процентных сделок». Такой человек становится неверным, потому что ростовщичество является запретным, а то, что ты дозволяещь его в то время, как его запретность в религии крайне очевидна является неверием.

Точно также, если скажет: «Можно принимать решение по выдуманным законам (аль каванин аль вад`ия), но решение шариата лучше», мы говорим: нет, то, что ты разрешаешь вынесение решения по выдуманным законам является неверием и вероотступничеством, потому что ты дозволил вещь запретность, которой в религии крайне очевидна. Принятие решений в соответствии с выдуманными законами является запретным единогласно (иджма`), подобно тому, как, по единогласному мнению, запретно прелюбодеяние и ростовщичество.

Тот же, кто скажет: прелюбодеяние дозволено станет неверующим, тот, кто скажет: «ростовщичество дозволено» станет неверным. Тот, кто сказал: «Дозволено судить по выдуманным законам» стал неверным, даже если он убеждён в том, что шариатское решение лучше этого. И если человек будет иметь убеждение, что есть руководство лучше, чем руковод-

тебе и в ниспосланное до тебя, но хотят обращаться на суд к тагуту, хотя им велено проявить неверие в него, шайтан (∂ьявол) желает ввести их в глубокое заблуждение. И когда им говорят: «Придите к тому, что ниспослал Аллах, и к Посланнику», − ты видишь лицемеров, которые стремительно отворачиваются от тебя [Ан-Ниса: 60-61]. Приверженцам Ислама запрещено уподобляться врагам Аллаха − лицемерам, обращаясь на суд не к Аллаху и отворачиваясь от решения Аллаха и Его Посланника». См. Маджму` ль фатава: (1/279).



ство Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, — или подобное ему, или даже меньше этого, но будучи убеждённым в дозволенности следовать этому руководству он станет неверующим.

# Положение того, кто имеет убеждение о дозволенности принимать решения, не соответствующие решениям Аллаха и Его Посланника:

Также тот, кто убеждён, что дозволено принимать решение не в соответствии с решением Аллаха и Его Посланника, всё равно он убеждён, что решение Аллаха лучше или нет, или убеждён, что они одинаковы, станет неверным, потому что он дозволил вещь, запретность которой в религии предельно очевидна.

Тем, что указывает на (неверие) является то, что он не засвидетельствовал, «что Мухаммад — Посланник Аллаха», а тот, кто не засвидетельствовал, «что Мухаммад — Посланник Аллаха» является неверующим, потому что свидетельство того, «что Мухаммад — Посланник Аллаха» обязывает обращаться к суду шариата, быть убеждённым в том, что нельзя обращаться к чему-либо на суд помимо его шариата и нельзя руководствоваться чьим-либо руководством помимо его руко

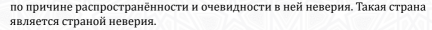
<sup>67.</sup> Шейх Салих аль Фавзан, да сохранит его Аллах, сказал: «Тот, кто установил выдуманные законы для принятия решений по ним не является едино-божником (муваххидом), потому что он избрал сотоварища Аллаху в законодательстве и подчинении и не проявил неверия в тагут, в который ему велено проявлять неверие». См. Аль иршад иля сахихи ль и`тикад: (88 стр).

Был спрошен имам Мухаммад ибн Ибрахим Али Шейх, да помилует его Аллах: «Обязательно ли переселяться из стран мусульман, в которых правят выдуманными законами?».

**Ответ**: «Страна, в которой правят выдуманным законом не является исламской страной, обязательно переселяться из неё (*если не может выявлять* религию, а если может, то желательно – прим. перевод.) и точно также, если в ней выявилось язычество без порицания и изменения. Неверие (*страны*)







Но, если в стране выдуманными законами правят некоторые личности (*не государство*) или присутствие элементов неверия незначительно и это неверие не очевидно, то эта страна является страной Ислама..., возможно ты спросишь: если тот, кто установил выдуманные законы для обращения на суд к ним скажет: я убеждён, что они ложные? Ответ будет: это не имеет никакого значения, более того его действие – это устранение шариата, как если бы, кто-то сказал: я поклоняюсь идолам, но я убеждён, что они ложные». См. Фатава ва расаиль: (6/188).

Был спрошен шейх Салих аль Фавзан, да сохранит его Аллах: «Есть люди, которые приписывают шейху Мухаммаду ибн Ибрахиму, да помилует его Аллах, то, что он отказался от своего такфира тому, кто заменил шариат (на выдуманные законы), является ли это правильным?».

Ответ: «Это ложь и клевета на мусульман и на учёных мусульман. Шейх не отказывался (*от своего слова*) и то, что он сказал является истиной. Это не является ложью, чтобы отказываться от него. Это слово (*вынесение такфира заменившему шариат на выдуманные законы*) взято из Корана и Сунны Посланника Аллаха – мир ему и благословение Аллаха. Шейх не был из тех людей, что спешат, да помилует его Аллах, и я знаю его и осведомлён о нём. Он не спешил с ответом. Он издавал фетву только после того, как всесторонне изучал вопрос».

Спрашивающий дополнил вопрос: «Также есть люди, которые приписывают отказ от такфира тем, кто заменили шариат вам».

**Ответ**: «Мы отрекаемся от этого (*приписывания*) ради Аллаха. Мы не оставили вынесение такфира тому, кому такфир вынесли Аллах и Его Посланник и, если они клевещут на нас, то их расчёт у Аллаха». См. Шарх даляиль фи хукми муваляти ахли ль ишрак: (вопросы/лекция№4).





# Фактор пятый:

Ненависть к чему-либо из того, с чем пришел посланник Аллаха , даже если он поступает в соответствии с ним.

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Пятый ( $\phi$ акмор): тот, кто возненавидел какую-либо вещь, с которой
пришёл Посланник Аллаха — мир ему и благословение
Аллаха, даже если он поступает в соответствии с ним,
стал неверным».



**Пятый фактор**: что тот, кто возненавидел какую-либо вещь, с которым пришёл Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, даже если он поступает в соответствии с ним, становится неверным.

Воистину, Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — пришёл с узакониванием молитвы и тот, кто возненавидит молитву станет неверующим, и он пришёл с узакониванием закята, и кто возненавидел закят, таким образом, тот, кто возненавидел какую-либо вещь, с которой пришёл Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, даже если он поступает в соответствии с ним, стал неверующим. Также Пророк — мир ему — пришёл с узакониванием многожёнства и тот, кто возненавидел это шариатское положение



(хукм), заключающееся в многожёнстве, стал неверным.

#### Положение того, кто возненавидел многожёнство:

Поэтому следует разъяснять женщинам, чтобы они не испытывали неприязни к многожёнству, потому что это является решением Аллаха и Его Посланника, но, если у нее была неприязнь к этой вещи в том смысле, что она не любит эту вещь и эта её неприязнь является естественной неприязнью, и она не испытывает неприязни к самому шариатскому положению, то это не навредит ей<sup>68</sup>. Или это касается того, что некоторые мужчины не соблюдают справедливости (в многожёнстве), и она испытывает неприязнь к тому, чтобы у этого мужчины (именно) было много жён, потому что она боится того, что он не будет справедлив, то в таком случае нет в этом проблем.

А, что касается того, чтобы она испытывала неприязнь к шариатскому положению многожёнства, то это является вероотступничеством, да упасёт нас Аллах. Если она испытывает неприязнь, заключающуюся в ненависти к тому, с чем пришёл Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха. Доводом на это являются слова Аллаха: Это, потому что они испытывают неприязнь к тому, что ниспослал Аллах, и Он сделал тщетными их деяния [Мухаммад: 9]69.

<sup>68.</sup> То есть это не является тем, о чём говорится в этом факторе.

<sup>69.</sup> Шейх Мухаммад ибн Насыр аль Фихрий, да сохранит его Аллах, сказал: «Автор книги: «Тасхилу ль акыдати ль ислямия» на 226 странице сказал следующее: "Ненависть к тому, с чем пришёл Посланник Аллаха – мир ему и благословение Аллаха – будет неверием только в том случае, когда он возненавидит всю религию Аллаха целиком. А кто же возненавидит некоторую часть из того, с чем пришёл Посланник Аллаха – мир ему и благословение Аллаха – то такой не совершает неверия", и тем, чем он аргументировал на это были слова Аллаха: «Это, потому что они испытывают неприязнь к тому, что ниспослал Аллах» относительно, которых он сказал: "Аллах упомянул в этих словах, что аннулирование деяний будет только у того, кто испытывает неприязнь ко всему тому, что ниспослал Аллах, потому что



Тот, кто испытывает неприязнь или ненавидит какую-либо вещь, которую ниспослал или узаконили Аллах и Его посланник является неверным, «Для верующего мужчины и верующей женщины нет выбора при принятии ими решения, если Аллах и Его Посланник уже приняли решение. А кто ослушается Аллаха и Его Посланника, тот впал в очевидное заблуждение» [Аль Ахзаб: 36].

Если человек возненавидит веление совершать молитву, выплачивать закята, соблюдать пост, отправляться в хадж, дозволенность многожёнства или будет испытывать неприязнь к этому, то он будет неверным, потому что это несовместимо с иманом (верой). Обязательно любить Аллаха и Его посланника, а тот же, кто не любит их является неверным. Но, совершенством проявления любви к Аллаху и Его посланнику — мир ему и благословение Аллаха — является

арабская частица «ма» понимается как «ко всему тому, что»".

Я же скажу: это ошибка. И его слова: «Ко всему тому, что» не присутствуют в аяте, потому что Аллах сказал: «Они испытывают неприязнь к тому, что ниспослал Аллах» и не сказал: они испытывают неприязнь ко всему тому, что ниспослал Аллах, а разница между этими выражениями очевидна. Частица «ма» в этом месте – это относительное местоимение со значением «к тому, что», а не «ко всему, что». И эта частица вбирает в себя отдельные составные части того, что ниспослал Аллах. Относительно того, кто злится или испытывает неприязнь к Корану или Сунне, или к пророческой миссии Мухаммада – мир ему и благословение Аллах –, или к хаджу правильным будет сказать: такой-то испытывает неприязнь к тому, что ниспослал Аллах. На того, кто съел финик правильным будет сказать: он съел то, что дозволил Аллах (хоть он и не съел всё, что дозволил Аллах – прим. переводчика)». См. Субулю ас-салям: (139 стр).

Также следует обратить внимание на то, что книга: «Тасхилу ль акыдати ль ислямия» (Облегчение понимания исламского вероубеждения) под авторством Абдуллаха ибн Абду ль Азиза аль Джибрина (не путать с большим шейхом Ибн Джибрином), о которой говорил шейх Мухаммад аль Фихрий, переполнена заблуждениями и отклонениями как в вопросах ширка и единобожия, так и в других вопросах вероубеждения, что её в пору называть «Тадлиль акыдати ль ислямия» (Введение в заблуждение относительно исламского вероубеждения).



предпочтение любви к ним любви к любой другой вещи. Однако основа любви должна присутствовать, а тот же, кто не любит Аллаха и Его посланника, тот является неверующим.

В конечном итоге: кто возненавидел Аллаха или Его посланника или испытывает неприязнь к какой-либо вещи, с которой пришёл Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, — или которая пришла в Писании Всевышнего Аллаха, тот является неверующим, вероотступником из-за слов Аллаха: Это, потому что они испытывают неприязнь к тому, что ниспослал Аллах, и Он сделал тщетными их деяния [Мухаммад: 9]. Также он становится неверным, потому что эта ненависть стирает иман (веру) так как любовь к Аллаху и Его посланнику — это основа имана, значит, кто не любит Аллаха и Его посланника, тот неверующий.

Кто ненавидит или испытывает неприязнь к какой-либо вещи из того, с чем пришёл Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — не любит Аллаха и Его посланника, а это является неверием и вероотступничеством. Просим у Аллаха здравия и благополучия.







# Фактор шестой:

# Насмехательство над религией.

Автор, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Шестой (фактор): кто высмеял что-либо из религии Посланника — мир ему и благословение Аллаха — или вознаграждения и наказания Аллаха, тот стал неверным. Доводом этому служат слова Всевышнего Аллаха: «Скажи: «Не над Аллахом ли, Его знамениями и Его Посланником вы издевались? Не оправдывайтесь теперь, вы уже стали неверными после того, как уверовали» [Ат-Тавба: 65–66]».



Шестой фактор, аннулирующий ислам: кто высмеял, что-либо из того, с чем пришёл Посланник — мир ему и благословение Аллаха. То есть тот, кто высмеял какую-либо вещь из религии Посланника — мир ему и благословение Аллаха — стал неверным. И тот, кто высмеял какую-либо вещь из воздаяния Аллаха или Его вознаграждения, тот становится неверным.

Если человек высмеял молитву или закят, или пост он стал неверным.

Если он высмеет молящихся издеваясь над молитвой, которую совершают мусульмане, он стал неверным. Если будет высмеивать бороду из-за неприязни к велению ислама



отпускать её, то он становится неверным, потому что Аллах узаконил как её, так и её оставление словами Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха. Но, если насмехательство было над самой личностью или над ним самим как таковым, то в таком случае он не становится неверным.

Также, если усмехнётся над Раем или Адом. Рай — это награда для верующих, а Ад — это наказание для неверных. И если он усмехнётся или будет издеваться, говоря: что это за Рай? Какой ещё Ад? Издеваясь этим, то он становится неверным. Да упасёт нас Аллах.

Кто усмехнётся над вознаграждением, предусмотренным за праведные деяния, наподобие того, кто, прочитав, например, хадис Абу Хурейры, доволен им Аллах, что Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — сказал: «С того, кто сто раз за день скажет: "СубханаЛлахи ва бихамдихи" (Свят Аллах и Хвала Ему) снимутся его прегрешения, даже если они были подобны морской пенке<sup>70</sup>» усмехнётся над этим вознаграждением, зная, что этот хадис достоверен, станет неверным.

Если усмехнется над чем-либо из религии Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — он станет неверным<sup>71</sup>. Также, если он усмехнется над вознаграждением Аллаха предусмотренным послушному или над Его наказанием, предусмотренным ослушнику или неверному, то он станет неверным. И доводом этому служат слова Всевышнего Аллаха в суре Ат-Тавба (Покаяние): «Скажи: «Не над Аллахом ли,

<sup>70.</sup> См. Сахих аль Бухари: (№6405) и Сахих Муслима: (№2691).

<sup>71.</sup> Шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Тот, кто издевается над религией становится неверным личностно. Каждый у кого обнаружился фактор аннулирующий ислам становится неверным личностно. Но что касается его казни, то это другая вещь. Казнь нуждается в приведении к покаянию». См. Ад-дум'ату ль базия: (1-я кассета/сторона Б/уточнение Тайиба).



Его знамениями и Его Посланником вы издевались? Не оправдывайтесь теперь, вы уже стали неверными после того, как уверовали» [Ат-Тавба: 65–66]. Аллах утвердил для них неверие после имана. Этот аят был ниспослан относительно группы лицемеров<sup>72</sup>, которые в походе на Табук насмехались над Посланником Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, — и его учёными сподвижниками<sup>73</sup>. Одни из них (из лицемеров) сказали другим, как это установлено в хадисе: «Мы не видели подобных этим нашим чтецам (учёным). Они самые прожорливые, самые лживые и самые трусливые при встрече с врагами!».

Значение этого: мы не видели подобных им в употреблении большого количества пищи, множестве лжи и трусости при сражении с врагами. Этим они подразумевали Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — и его учёных сподвижников. Эти их слова услышал А уф ибн Малик, когда они говорили об этом и сказал тому, кто сказал эти слова: солгал ты, к тому же ты ещё и лицемер. Я непременно сообщу об этом Посланнику Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, — и он пришёл к пророку — мир ему — для того, чтобы сообщить ему о случившемся. И когда он пришёл к нему обнаружил, что откровение Аллаха, в котором сказано: «Скажи: «Не над Аллахом ли, Его знамениями

<sup>72.</sup> Шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Музыка и праздные развлечения взращивают в сердцах лицемерие и неприязнь к истине и Корану. Эти вещи взращивают неприязнь к собраниям знаний и поминаний к поклонениям и молитвам и прививают довольство каждым нечестием и несчастьем. Это следы праздных развлечений и музыки в сердцах. Они влияют на сердце таким образом, что сердце "темнеет" и "чернеет"». См. Ас илату ль джамии ль кабир: (43-я кассета/ сторона A).

<sup>73.</sup> Был спрошен шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да смилостивится над ним Аллах: «Какое положение у того, кто поругал Абу Бакра и Умара?».

Ответ: «У меня более правильным является, что такой человек неверный, потому что Аллах доволен ими обоими». См. Су`алят Ибн Мани`а: (104 стр).



и Его Посланником вы издевались? Не оправдывайтесь теперь, вы уже стали неверными после того, как уверовали» опередило его.

А тот человек, который говорил эти насмешки, пришёл к пророку — мир ему и благословение Аллаха — оправдываясь перед ним и говоря: о Посланник Аллаха, мы всего лишь играли и забавлялись. То есть я не имел намерения, а всего лишь разговаривал для того, чтобы провести время в пути. Подобно тому, как некоторые из нас рассказывают истории для того, чтобы провести время в пути. Но пророк — мир ему и благословение Аллаха — не добавлял ничего, кроме чтения этого аята: «Скажи: «Не над Аллахом ли, Его знамениями и Его Посланником вы издевались? Не оправдывайтесь теперь, вы уже стали неверными после того, как уверовали»» [Ат-Тавба: 65–66].

Этот мужчина держался за подпруги верблюдицы Посланника Аллаха — мир ему и благословение Аллаха, — а ноги его волочась по земле спотыкались о камни. Этот мужчина шёл в таком положении и очень сильно оправдывался, но Посланник Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — читал ему этот аят: «Скажи: «Не над Аллахом ли, Его знамениями и Его Посланником вы издевались? Не оправдывайтесь теперь, вы уже стали неверными после того, как уверовали» [Ат-Тавба: 65–66] и ничего более к этому не добавлял. Аллах утвердил в их отношении неверие после имана Своими словами: «Не оправдывайтесь теперь, вы уже стали неверными после того, как уверовали» [Ат-Тавба: 65–66]<sup>74</sup>. И если эти люди издеваясь, над Посланником

<sup>74.</sup> Эту историю привёл Ибн Джарир ат-Табари, да смилостивится над ним Аллах, в своём тафсире: (11/543), Ибн Абу Хатим, да смилостивится над ним Аллах, в своём тафсире: (6/1829), Аль Вахидий в «Асбабу ан-нузуль»: (11/287-289).

Шейх Махмуд Шакир, да помилует его Аллах, сказал: «Цепочка передатчи-



Аллаха — мир ему и благословение Аллаха — и сподвижниками — над самими сподвижниками личностно — говоря о них: они много кушают, лгут в речах и проявляют трусость при встрече с врагом, стали неверными, то, что сказать о тех, кто издевается над религией Посланника — мир ему и благословение Аллаха — как те, которые издеваются над молитвой, закятом, постом, Раем, Адом, воскрешением после смерти, воздаянием, мостом проложенным над Адом или весами установленными для взвешивания грехов? Кто издевается над какой-либо вещью из этих вещей, тот является неверным.



Шейх Абу ль Фарадж ибн аль Джавзи в толковании слов: **«Вы уже стали неверными»** сказал: «То есть выявилось ваше неверие после того, как выявилась ваша вера (*иман*). И это указывает на то, что серьёзность и забава при произнесении слова неверия одинаковы между собой». См. Заду ль масир: (3/465).





# Фактор седьмой:

### Колдовство.

Автор, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Седьмой (фактор): колдовство. В него также входит приворот и отворот. Тот, кто совершил его или был доволен им стал неверным. Доводом этому служат слова Всевышнего Аллаха: «Они (ангелы) никого не обучали (колдовству), не сказав: «Воистину, мы являемся искушением (смутой), так не становись же неверующим»» [Аль Бакара: 102]».



**Седьмой фактор, аннулирующий ислам** — это колдовство.

Колдовство в лексическом понимании — это обозначение того, что скрыто и причина чего тонка $^{75}$ .

Колдовство в шариатском понимании — это то, что представляет собой заклинания, заговоры, узелки, снадобья, окуривания, влияющие на сердца и тела, вызывая болезни, летальные исходы или разделяя между мужем и женой.

Колдовство (*cuxp*) названо таковым, потому что колдун (*caxup*) оказывает влияние скрытно, читая заклинания и заговоры или завязывая узелки, оказывающие скрытое воздей-

<sup>75.</sup> См. Аль Камус аль мухит: (519 cmp) и Тахзибу аль луга: (4/29).



ствие на сердца и тела. Они могут оказать влияние, влекущее болезнь и даже смерть или развод между мужем и женой.

#### Связь между колдуном и шайтанами (дьяволами).

Колдун, который связывается с шайтанами, непременно должен совершать многобожие. Ведь колдовство — это вид многобожия, потому что между колдуном, который связан с шайтаном и с самим шайтаном бывает обмен услугами. Существует договор, который джинн заключает с колдуном и по итогам которого колдун — человек становится неверным по причине его приближения к этому джинну посредством актов многобожия, совершить которые от него потребовал этот самый джинн.

Джинн просит у него посвятить ему жертвоприношение, испачкать свиток Корана нечистотами или помочиться на него или совершить другие какие-нибудь виды многобожия.

И когда колдун совершает многобожие джинн отвечает на его просьбы. Если колдун просит его ударить, убить кого-либо или разузнать какие-либо новости он делает это.

#### Положение колдовства:

Колдовство — это многобожие. Тот, кто сделал колдовство, обучившись ему, обучив другого, совершив его или довольствуясь им стал неверным.

Потому что довольствующийся вещью подобен тому, кто его совершает. Довольный многобожием является многобожником. Доводом на то, что колдовство — это неверие являются слова Аллаха про историю с двумя ангелами, спущенными на землю и подвергшиеся искушению: «Они (ангелы) никого не обучали (колдовству), не сказав: «Воистину, мы являемся искушением (смутой), так не становись же неверующим»» [Аль Бакара: 102].



И когда к ним приходил кто-нибудь прося обучить колдовству они наставляли его, строжайше запрещали это действие и говорили: «Воистину, мы являемся искушением (смутой), так не становись же неверующим» [Аль Бакара: 102]. И если он и далее проявлял настойчивость, то они обучали его.

Также колдовство является неверием по причине следующих слов Аллаха: **Сулейман не был неверующим. Но неверующими были шайтаны, обучавшие людей колдовству** [Аль Бакара: 102]. Они стали неверными, потому что обучали людей колдовству.

Таким образом, колдовство — это неверие и вероотступничество. Кто колдует или доволен колдовством является неверным.

### Что такое отворот ( $cap\phi$ ):

Отворот ( $cap\phi$ ) — это отворачивание жены от мужа и наоборот<sup>76</sup>, совершив какое-либо колдовство по отношению к ним, что вызывает у них взаимную антипатию. При виде жены муж может видеть её в ужасном виде и также и жена может видеть его в отвратительном образе. В настолько отвратительном, что они не могут смотреть друг на друга. Таким образом между ними происходит расставание. Это и есть отворот.

То есть отворот жены от мужа и мужа от жены, хотя на самом деле в них ничего такого конечно же нет. Но, когда колдун околдовал их таким образом, что женщина в глазах мужа и муж в глазах жены выглядят в отвратительном виде, на который невозможно смотреть, то по причине этого они расстаются друг с другом.

# Что такое приворот (a' $m\phi$ ):

<sup>76.</sup> См. Тафсир Ибн Касира: (1/144), Файду ль кадир: (2/408).



Приворот — это противоположность отворота, который влюбляет женщину в мужчину посредством колдовства. Это колдовство заставляет мужчину склоняться к этой женщине и видеть её прекрасной в его глазах, даже если она на самом деле отвратительная. И если даже она уродливая, то в его глазах она всё равно будет самой лучшей и самой красивой женщиной в мире. Точно также, если околдуют и женщину она будет видеть своего мужа самым красивым человеком на свете, если даже на самом деле он уродлив или безобразен.

Это и есть приворот — который поворачивает её к нему или его к ней. И всё это является колдовством.

**Что такое очарование (***тивала***)**: это снадобье, сделанное колдуном и выдающееся жене или мужу, заявляя, что это снадобье влюбляет жену в мужа или мужа в жену.

Тот, кто сделал колдовство или доволен им, тот является неверным по тексту Корана. Всевышний Аллах сказал: Воистину, мы являемся искушением (смутой), так не становись же неверующим [Аль Бакара: 102]. Кто совершил колдовство, обучался ему, обучал ему другого или был доволен им, тот является неверным. И в это колдовство входит отворот и приворот. Такой человек становится неверным потому, что он приобщил Аллаху сотоварища. Довод на это слова Аллаха: Они (ангелы) никого не обучали (колдовству), не сказав: «Воистину, мы являемся искушением (смутой), так не становись же неверующим» [Аль Бакара: 102], также Всевышний сказал: Они обучались у них тому, как разлучать мужа с женой» [Аль Бакара: 102], также: Сулейман не был неверующим. Но неверующими были шайтаны, обучавшие людей колдовству» [Аль Бакара: 102].

Но колдовство никому не может вредить, если этот вред не предопределен этому человеку Аллахом. И этот вред происходит именно так, как сказал Всевышний: «Но они никому



**не могли причинить вред без соизволения Аллаха** [Аль Бакара: 102]. То есть только с дозволения бытия.





## Фактор восьмой:

# Поддержка многобожников и оказание им помощи против мусульман.

Автор, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Восьмой (фактор): поддержка многобожников и оказание им помощи против мусульман. Доводом этому являются слова Аллаха: «Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них. Воистину, Аллах не ведет прямым путем несправедливых людей» [Аль Маида: 51]».



#### Что значит поддержка и оказание помощи:

Поддержка и оказание помощи имеют один смысл. Поддержка многобожников и оказание им помощи против мусульман означает: содействие многобожникам против мусульман<sup>77</sup>.

<sup>77.</sup> Шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Обязательным для мусульман является отречение от многобожников, их религии и проявление неверия во всё это. Также обязательно проявлять дружелюбие и любовь к приверженцам единобожия и к их религии. Это является основой основ. Обязательно следует любить верующих и их религию и проявлять приверженность этому. Также обязательно следует враждовать с неверными, ненавидеть их, отрекаться от их религии и быть убеждённым, что их религия ложная. Всевышний Аллах сказал: ⟨Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять⟩



[Аль Бакара: 256]. Обязательно наличие неверия в тагут и веры в Аллаха. Из факторов, аннулирующих ислам - поддержка многобожников и оказание помощи им против мусульман. Это является фактором, делающим ислам человека недействительным и вероотступничеством. Также отдельным фактором, аннулирующим ислам, является любовь к неверию и довольство им. Если полюбит неверие, то он станет неверным даже если не сделает его. Но тут есть проявление дружелюбия и дружеских отношений, которые ниже этого, а это любовь к неверному и товарищеские отношения с ним изза желания мирского, родственных отношений и других причин, которые не касаются любви его религии. Он не любит их религию и не доволен ею, но он может быть другом по другим причинам: ради торговли, соучастия в чем-либо или для выгоды в имуществе, которую он ожидает выручить с него и тому подобное. Подобное запретно и является тем, что ведёт к неверию и его причинам. Обязательно следует остерегаться этого. Обязательным является то, чтобы в твоём сердце имелась ненависть и проявление вражды к нему ради Аллаха, и чтобы ты отдалялся от дружбы с ним и проявления дружеских чувств к нему в каком бы месте ты не был. Ты обязан давать ему знать, что он твой враг, а ты его и то, что ты непричастен к нему, а он к тебе, чтобы между вами не образовался тот вид муваля (дружелюбия), который сделает тебя неверным по причине проявления любви к его религии или оказания ему помощи против мусульман. Это одно, а то другое (то есть любовь к религии отдельный вид неверия, а помощь против мусульман – отдельный). Дружба в мирском и проявление любви ради мирского, а не из-за любви к их религии и довольства ею и не из-за того, что их религия у него считается правильной является ужасным злом и путём ведущим к неверию. Обязательно остерегаться этой дружбы. Подобного рода дружба также называется и муваля, но что касается тавалли, заключающегося в том, чтобы помогать им, покровительствовать или оказывать содействие против мусульман, то это выход из ислама. Да упасёт нас Аллах от этого.

В конечном итоге: это великое положение и в нём есть детализация:

- 1) Любовь к неверующим, оказание помощи и поддержки им против мусульман из-за их религии неверие и заблуждение.
- 2) Или любовь к неверию, заблуждению или довольство этим, если даже сам не делает этого, является выходом из ислама. И точно также поддержка многобожников, оказание им помощи против мусульман и содействие им в войне против мусульман является выходом из ислама.
- 3) А что касается третьего положения, а это взаимопомощь в мирских делах при необходимости, как это делал пророк мир ему и благословение Аллаха с иудеями в Хейбаре или просьба о помощи к неверующему против другого неверующего, зла которого он опасается, чтобы остановить зло исходящее от него, как это сделал пророк мир ему и благословение Аллаха с Мут`имом ибн А`дием и другими людьми, чтобы остановить



Пример этого — это поддержка неверных и содействие им в их сражении против мусульман. Чем бы не помог: имуществом, оружием или своим планом ведения боевых действий. Если человек будет помогать неверным против мусульман, даже если эта помощь заключается в построении козней против мусульман, то он станет неверным, потому что он предпочёл мусульманам многобожников<sup>78</sup>. Это предпочтение — предпочтение многобожников — обязательно говорит

зло исходящее от неверных притеснителей. Также он – мир ему – прибегал к помощи Абу Талиба против неверных. И так же, как Абу Бакр ас-Сиддик прибегал к помощи неверного Ибн Ад-Дагины против других неверующих для сражения с ними, а не из-за довольства его религией. То всё это не входит в это положение (о неверии), а наоборот, является разрешённым, подобно тому, как пророк – мир ему – прибегал к помощи Абдуллаха ибн Урейкита ад-Дилия, чтобы он был его проводником по дороге в Медину.

Таким образом имеются три положения:

**Первое положение**: вероотступничество. Довольство неверием, отсутствие его порицания и отсутствие отречения от него или помощь и оказание поддержки неверным против мусульман – выход из ислама. Поддержка многобожников (против мусульман – прим. редакции) является вероотступничеством.

**Второе положение**: дружба с ними, любовь или муваля к ним из-за мирского, а не из-за любви к их религии или для помощи им против мусульман – это порицаемое дело и путь, ведущий к многобожию.

**Третье положение**: просьба помощи у них против врагов – против других неверующих или из-за выгоды для мусульман, не проявляя к ним муваля, как пророк – мир ему и благословение Аллаха – который просил помощи у иудеев в том, что выгодно для мусульман. Это третье положение является дозволенным. Просим у Аллаха привести нас всех к тому, чем Он доволен». См. Та`лик Ибн Баз аля ль китаби: «Аль муваля ва ль му`ада фи ль ислам»: (1-я кассета/ сторона Б).

78. Сказал кадый и выдающийся учёный ахлю сунна ва ль джама`а Хамд ибн Атик, да помилует его Аллах, говоря о помощи турецким могилопоклонникам: «Поддержка многобожников, помощь им против мусульман руками или языком, или сердцем, или имуществом является неверием, выводящим из Ислама. И, кто помог мушрикам против мусульман и добровольно поддержал их своим имуществом в том с помощью чего они сражаются против мусульман, тот стал неверным». См. Ад-Дурар ас-сания: (9/292).



о том, что он ненавидит ислам, ненавидит Аллаха и Его посланника. А кто возненавидел Аллаха, Его Посланника или какую-либо вещь, с которой пришёл Посланник Аллаха мир ему и благословение Аллаха, — тот является неверным. Всевышний Аллаха сказал: •Это, потому что они испытывают неприязнь к тому, что ниспослал Аллах, и Он сделал тщетными их деяния [Мухаммад: 9]. Тот, кто не любит Аллаха и Его Посланника является неверным. Человек должен иметь основу любви к Аллаху и Его Посланнику, но совершенство этой любви, заключается в том, чтобы человек ставил любовь к Аллаху и Его Посланнику — мир ему и благословение Аллаха — на первое место, предпочитая Аллаха и Его Посланника своей семье, детям и имуществу. Это и есть совершенство проявления любви. И если мусульманин, кого-нибудь из членов семьи или что-нибудь из имущества поставит выше любви к Аллаху и Его Посланнику, то он будет ослушником, у которого будет недостаток имана.

Но, если он не любит Аллаха и Его Посланника, то он будет неверным. А кто помогает и оказывает поддержку много-божникам против мусульман<sup>79</sup>, тот не любит Аллаха и Его Посланника и ненавидит их и то, что ниспослал Аллах. Таким образом он входит в слова Всевышнего: **Это, потому что они испытывают неприязнь к тому, что ниспослал Аллах, и Он сделал тщетными их деяния** [Мухаммад: 9].

79. Сказал шейх Салих аль Фаузан, комментируя следующие слова хафиза Сулеймана ибн АбдуЛлаха Али Шейха, да смилостивится над ним Аллах, относительно войск египетских могилопоклонников: «(Поддержал их своей помощью или имуществом, прервав этим аль муваля между ним и мусульманами). Это означает, что, если он будет с войском неверующих своим имуществом и помощью, сражаясь против мусульман вместе с ними и при этом утверждая, что он мусульманин и даже может быть в начале он и был из числа приверженцев единобожия, а затем вступил в войска неверующих из числа приверженцев куполов и мавзолеев, помогая им, обеспечивая имуществом, указывая им пути для движения и раскрывая тайны мусульман, то нет никакого сомнения в его неверии и вероотступничестве». См. Шарх на даляиль: (34 стр).



### Довод на то, что поддержка многобожников — неверие $^{80}$ :

Отдельным доводом на то, что поддержка неверующих является неверием служит благословенный аят из суры «Аль Маида»: «Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них. Воистину, Аллах не ведет прямым путем

<sup>80.</sup> Историк Ибн аль Асир, рассказывая о событиях произошедших в 110 г.х, сказал: «Затем Хакан (Каган — правитель хазар) взял Камарджу в осаду, а это самый большой город из городов Хорасана и в нём находилось большое количество мусульман. А вместе с Хаканом были жители Ферганы, Оша (Афшин), Насафа и другие группы из числа жителей Бухары. Мусульмане закрыли двери (города) и разрушили мост над рвом (вокруг города). Тогда к ним подошёл Хосров ибн Яздажирд и сказал: "О собрание арабов, зачем вы обрекаете себя на погибель? Это я привёл к вам Хакана, чтобы через него вернуть своё царство, и я возьму для вас договор о вашей безопасности". В ответ они обругали его. Затем к Хакану вместе с 200 — ми всадниками прибыл Базагра, а он был умным оратором и Хакан прислушивался к нему. Он (Базагра) приблизился к мусульманам, взяв договор безопасности, и сказал: "Пусть спустится ко мне человек от вас, чтобы я поговорил с ним о том, с чем меня отправил Хакан". Спустили Язида ибн Саида аль Бахилий, он немного понимал тюркский язык. Сказал (Базагра) ему: "Меня отправил Хакан, и он говорит, что тому из вас кому жалование (от государства) было 600 он будет платить 1000, а тому, у кого было 300 он будет платить 600. Он хорошо будет к вам относиться". Язид же сказал ему: "Как будут арабы, являющиеся волками вместе с турками являющимися овцами? Не бывать мира между нами и ими". Базагра от этого пришёл в ярость и вместе с ним были два турка (торка) и они сказали ему: "Почему ты не отрубишь ему голову?", а он ответил: "Он пришёл под договором о безопасности". Язид же понял, что они сказали и опасаясь этого сказал: "Хорошо, вы дадите нам разделиться на два лагеря, один лагерь останется вместе с женщинами и имуществом, а другая половина будет вместе с вами, если вы победите, то мы с вами, а если же нет, то останемся как один из городов Согда (то есть, останемся сами по себе как и были до вашего прихода)", и они удовлетворились этим ответом. Язид сказал: "Я сообщу это своим сторонникам". Он начал подниматься по канату и когда уже оказался на вершине стены вскрикнул: "О жители Камарджа! Соберитесь, к вам пришли люди, призывающие вас к неверию после имана, что вы думаете?". Они же сказали: "Не согласимся, и мы не довольны этим". Сказал (Язид): "Они призывают вас сразиться против мусульман вместе с многобожниками". Жители Камарджа ответили: "Лучше умрем, чем сделаем это". И Базагра вернулся ни с чем». См. Аль Камиль фи ат-тарих: (4/191).



**несправедливых людей** [Аль Маида: 51]. Тавалли — это любовь к многобожникам и это является неверием и вероотступничеством. От этой любви исходит помощь неверным против мусульман. Оказание поддержки многобожникам против мусульман говорит о том, что он любит (покровительствует) многобожников, а любовь к многобожникам — вероотступничество<sup>81</sup>.

# Разница между ат-тавалли (покровительство и поддержка) и аль муваля (дружелюбие):

Но между ат-тавалли и аль муваля имеется разница<sup>82</sup>: ат-та-

- 81. Имам Мухаммад ибн Ибрахим, да помилует его Аллах, сказал: «Ат-тавалли это помощь и поддержка, а аль муваля это то, что меньше этого. Разница между аль муваля и ат-тавалли в том, что ат-тавалли это помощь и то, что следует за этим, что является более ужасным чем, просто любовь к ним (из-за мирского) и заступничества за них. Дружелюбие (малое аль муваля) является ослушанием, а ат-тавалли (большая муваля) является вероотступничеством; из-за слов Аллаха: ⟨Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них развется одним из них развется без сомнения будет вероотступничеством». См. Шарх на три основы: (64 стр).
- 82. Был спрошен шейх и выдающийся учёный Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах: «Нет ли четкого определения для обозначения того, что такое ат-тавалли?».

Шейх ответил: «Ат-Тавалли – как говорят учёные – это оказание помощи. Ат-тавлия (покровительство) какому-либо народу – это помощь и оказание поддержки им против тех, кто выступает их врагами, и основа покровительства – любовь сердца, а затем на эту любовь указывает, помощь им и их поддержка против мусульман: «Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них» [Аль Маида: 51]». См. Аль Фаваиду ль ильмия: (7/225).

Был спрошен шейх Абду ль Азиз ибн Баз, да помилует его Аллах: «Слова Всевышнего Аллаха: «**Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников)** своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них непременно обязывают к тому, чтобы оказывающий им покровительство и помощь стал неверным?».

Шейх ответил: «В зависимости от того какое покровительство это. Если он



валли — это неверие. А аль муваля в том значении, что он любит их и живёт с ними в дружбе и товариществе является большим грехом, (но не неверием).

Основа ат-тавалли — любовь в сердце, затем от неё исходит помощь неверующим. То, что он помогает многобожникам против мусульман имуществом, оружием или мнением является доводом на то, что он покровительствует многобожникам и любит их<sup>83</sup>.

помогает им и оказывает поддержку против мусульман, то он является таким же, как и они». См. Аль Фаваид аль ильмия: (7/219).

Шейх Ибн Баз, да помилует его Аллах, сказал: «Тот, кто помог неверующим против мусульман, если даже он утверждает, что помог из-за родственных связей или из-за его детей, то это не поможет ему потому, что поддержка неверных против мусульман и помощь им против мусульман является тавалли и вероотступничеством у всех учёных: «Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них»». См. Уроки после магриба и иша: (Сторона: A/68 кассета).

83. Шейх Абду ль Азиз ар-Раджихи, да сохранит его Аллах, сказал: «Поддержка мушриков против мусульман является действием, аннулирующим Ислам и нет в этом условия, чтобы это было от любви к мушрикам и от довольства их религией. Поистине любовь к мушрикам и довольство их религией является отдельным видом неверия. Это (любовь к мушрикам) условием ставят нововведенцы из числа мурджиитов и прочих помимо них». См. Такиид аш-шаварид: (115 cmp).

Выдающийся учёный ахлю сунна ва ль джама`а шейх АбдуЛлятыф ибн АбдуРрахман Али Шейх, да смилостивится над ним Аллах, комментируя следующий аят, сказал: «Вы (о верующие) найдете из числа лицемеров тех, кто хотят быть в безопасности от вас (внешне показывая вам солидарность с вами) и хотят быть в безопасности от своего (неверующего) народа показывая им свою солидарность с ними» [Ан-Ниса: 91], этот аят ясен в своём доводе на этот вопрос, поистине, тот, кто говорит о своём Исламе, но не отдалился от приверженцев неверия и более того объединился с ними и сражался вместе ними против приверженцев тавхида (единобожия) из-за мирских целей, то он входит в этот ясный аят и этот аят включает его в себя». См. Мисбаху аз-залям: (247 стр).



#### Положение покровительства и любви многобожников:

Покровительство многобожников и любовь к ним — неверие и вероотступничество по однозначному тексту Корана. Всевышний Аллах сказал: «О те, которые уверовали не берите иудеев и христиан своими приближенными (помощниками)» [Аль Маида: 51], то есть не берите их своими приближёнными. «Поскольку они помощники друг другу», то есть неверные помогают друг другу. «Если же кто-либо из вас изберёт их своими помощниками и друзьями», то есть неверующих «То он сам является одним из них», то есть, кто из вас — о мусульмане, — берёт неверующих своими помощниками и друзьями, тот сам является одним из них<sup>84</sup>. Такой является неверным таким же как они. «Аллах не ведёт прямым путём беззаконников» [Аль Маида: 51].

В конечном итоге: помощь, содействие и поддержка многобожников против мусульман является вероотступничеством, потому что это является избиранием неверующих друзьями и помощниками, а избирание неверующих друзьями и помощниками (против мусульман — прим. редакции)<sup>85</sup> является

Первое: выявление религии, мечетей и азана.

**Второе**: чтобы правительство хазаров было из них и сейчас вазир ( $\mathit{ми-нистp}$ ) – человек из их числа и зовут его – Ахмад ибн Кавайх.

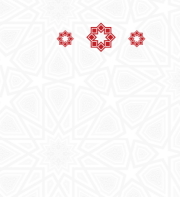
**Третье**: если правитель хазар начинает военные действия с мусульманами они остаются в его лагере отдельно от других, не воюя с людьми своей религии, но с другими людьми из числа неверующих они воюют вместе». См. Муруджу аз-захаб ва маадину ль джавхар: (2/139).

85. Передал имам Ибн Абу Хатим, да смилостивится над ним Аллах, от Симака ибн Харба от И`яда, что Умар велел Абу Мусе аль Аш`арий показать ему всё,

<sup>84.</sup> Шейх Абу ль Хасан аль Масьудий (ум. 346 г.х), рассказывая о некоторых мусульманах, которые по причине засух и эпидемий в средней Азии (в Хорезме) вынуждены были переселиться в земли хазар и стали составлять костяк войск хазаров, сказал: «Они известны в этих землях, как Аль Арсии, и они являются переселенцами из земель Ховарезма. Они поселились на землях правителя хазар на взаимных условиях между ними:



выходом из Ислама по однозначному тексту Корана.



что он берёт и раздаёт в одном писании. У Абу Мусы же работал христианин, который всё ему записывал. И Абу Муса показал Умару всё в письменном виде. Умару это понравилось, и он сказал: поистине написавший это хорошо знает своё дело, ты можешь читать нам в мечети письма, что приходят из Шама (Сирии)? На это Абу Муса ответил: он не может этого делать. Умар сказал: он что, в половом осквернении? Абу Муса ответил: нет, просто он христианин. Сказал Абу Муса: Умар прикрикнул на меня, ударил по бедру, и сказал: уберите его (выведите отсюда), а затем прочитал: оте, которые уверовали не берите иудеев и христиан своими приближенными (помощниками). Поскольку они помощники друг другу. Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них (Аль Маида: 51]». См. Тафсир Ибн Абу Хатима: (№6510).

Передали имам Ибн Абу Хатим и имам Абу Бакр аль Халлял, да смилостивится над ними Аллах, от Мухаммада ибн Сирина, что Абдуллах ибн У`тба сказал: «Пусть человек боится того, чтобы он был иудеем или христианином сам того не зная». Мухаммад ибн Сирин сказал: и я думаю, что это он взял из аята: **«Если же кто-либо из вас изберёт их (многобожников) своими помощниками и друзьями, то он сам является одним из них** [Аль Маида: 51]». См. Ас-Сунна аль Халляла: (№1603), Тафсир Ибн Абу Хатима: (№6511).

В этих словах Абдуллаха ибн Утбы, доволен им Аллах, довод на то, что мазхаб сподвижников и саляфов не предусматривал оправдания по невежеству в вопросах неверия, связанных с дружбой и непричастностью к совершающим многобожие. Это говорит о том, что человек должен проявлять большую заботу о знании этих вопросов, чтобы не предстать в Судный день перед Аллахом неверующим, хотя всю жизнь жил, думая, что он мусульманин.





### Фактор девятый:

Автор, да помилует его Аллах, сказал: «Девятый (факmop): кто имеет убеждение, что некоторым людям разрешено выходить за пределы шариата Мухаммада  $\frac{48}{3}$ , как это было дозволено Аль Хадиру по отношению к шариату Мусы — мир ему — тот является неверным».



Кто имеет убеждение, что некоторым людям разрешено выходить за пределы шариата Мухаммада , как это было дозволено Аль Хадиру по отношению к шариату Мусы — мир ему — тот является неверным и доводом на это являются слова Всевышнего: От того, кто ищет иную религию помимо ислама, это никогда не будет принято, и в Последней жизни он окажется среди потерпевших урон [Али Имран: 85].

И это так, потому что шариат Мухаммада — мир ему и благословение Аллаха — является общим для всех джиннов и людей, арабов и не арабов.

И потому что шариат нашего пророка Мухаммада — мир ему и благословение Аллаха — является печатью всех шари-



атов. Этот шариат отменил все предыдущие шариаты. Всевышний Аллаха сказал: «Благословен Тот, Кто ниспослал Своему рабу Различение (Коран), чтобы он предостерег миры» [Аль Фуркан: 1]. Также Всевышний сказал: «Мы отправили тебя посланником для людей. Довольно того, что Аллах является Свидетелем» [Ан-Ниса: 79]. И сказал Всевышний Аллах: «Скажи: «О люди! Я — Посланник Аллаха ко всем вам» [Аль А`раф: 158].

Посланник Аллаха **ж** сказал: «Клянусь Тем, в чьих руках душа Мухаммада, любой, кто услышит обо мне из числа иудеев или христиан, и умрет, не уверовав в то, с чем я пришёл отправится в Ад<sup>86</sup>».

Посланник Аллаха & сказал: «Мне было даровано пять вещей, которые не были дарованы ни одному пророку до меня» — и из этого он упомянул — «Раньше пророки посылались к своим народам, в частности, а я был отправлен ко всем людям<sup>87</sup>». Кто убеждён, что кому-либо дозволено выйти из шариата Мухаммада 🕮 и поклоняться Аллаха посредством другого шариата тот является неверным, потому что шариат Мухаммада # является всеобъемлющим. Он объемлет как джиннов, так и людей как арабов, так и не арабов. И потому что этот шариат отменяет все предыдущие шариаты так как после посланнической миссии пророка его послание стало посланием, охватывающим всех, кто будет жить вплоть до Судного дня. И это в отличие от шариата Мусы — мир ему. Ведь его шариат, с которым он пришёл не был всеобщим, а наоборот, касался только сынов Исраила. По этой причине Аль Хадиру было позволительно не придерживаться шариата Мусы — мир ему.

<sup>86.</sup> См. Сахихе Муслима: ( $N^{\varrho}153$ ) от Абу Хурейры, доволен им Аллах.

<sup>87.</sup> См. Сахих аль Бухари: (№335), Сахих Муслима: (№521), со слов Джабира ибн Абдуллаха, доволен им Аллах.



По правильному мнению, Аль Хадир считается пророком, которому внушалось откровение. И поэтому Муса пришёл к нему, чтобы получать знания у него, как это поведал нам Аллах в суре «Аль Кахф» (Пещера).

Также это установлено в достоверном хадисе от пророка ﷺ, в котором он сказал: «Однажды, когда пророк Муса увещевал сынов Исраила, его спросили: "Кто из людей обладает наибольшим знанием?" — и он ответил: "Самым знающим являюсь я", за это Аллах упрекнул его, ибо Муса должен был ответить, что это известно только Аллаху. И Аллах ниспослал ему в откровении: "Поистине, у места слияния двух морей проживает один из Моих рабов, который знает больше, чем ты!" Муса спросил: "О Господь мой, как мне найти его?" — и ему было сказано: "Положи в корзину рыбу и отправляйся в путь, а раб этот будет там, где ты потеряешь её". И он отправился в путь вместе со своим молодым слугой по имени Йуша ибн Нун, который нёс рыбу в корзине. Добравшись до одной скалы, они склонили свои головы и заснули, а рыба выбралась из корзины и ушла по направлению к морю будто по тоннелю. Узнав об этом, Муса и его слуга были удивлены, а потом они снова двинулись в путь и шли остаток ночи и весь день. Когда настало утро, Муса велел своему слуге: "Принеси нам наш обед, ведь мы утомились в пути", а до того, как он миновал то место, куда ему было велено идти, Муса не испытывал усталости. Его слуга сказал ему: "Дело в том, что, когда мы остановились у скалы, я позабыл о рыбе". Услышав это, Муса воскликнул: "Этого-то мы и желали!" — и они вернулись назад по своим следам, когда же добрались до той скалы, увидели человека, облачённого в одежды. Муса поприветствовал его, а аль-Хадир спросил: "Откуда в твоей стране знают о таком приветствии?" В ответ ему Муса сказал: "Я — Муса". Он



спросил: "Муса из числа израильтян?" — и Муса ответил: "Да", а затем спросил его: "Могу ли я последовать за тобой, чтобы ты научил меня тому, чему научили тебя?" Он ответил: "Поистине, у тебя не хватит терпения, чтобы учиться у меня, о Муса, ведь я обладаю знанием, которое было дано мне Аллахом и которое неведомо тебе, ты же обладаешь иным знанием, также дарованным тебе Им и неведомым мне". На это Муса сказал: "Если пожелает Аллах, ты увидишь, что я терпелив и ни в чём не ослушаюсь твоего веления". И Муса с аль-Хадиром отправились в путь по берегу моря, поскольку у них не было корабля, а вскоре неподалёку появился какой-то корабль, и они попросили (моряков) взять их на борт. Аль-Хадир был известен этим людям, и они взяли их, не потребовав никакой платы. Через некоторое время прилетел воробей, который сел на борт и раз или два зачерпнул клювом воды из моря. Увидев это, аль-Хадир сказал: "О Муса, знание, полученное тобой и мной, уменьшило знание Аллаха настолько же, насколько та малость воды, что уместилась в клюве воробья, уменьшила море!" А потом аль-Хадир подошёл к одной из досок корабля и выломал её из борта. Муса сказал: "Эти люди взяли нас с собой, не требуя платы, а ты специально сделал пробоину, чтобы потопить тех, кто на корабле?" Аль-Хадир сказал: "Разве не говорил я тебе, что ты ни за что не сможешь сохранять терпение со мной?" Муса сказал: "Не укоряй меня за то, что я забыл", и так Муса проявил забывчивость в первый раз во время этого путешествия. Они снова двинулись в путь и через некоторое время увидели мальчика, играв-шего с другими детьми. Аль-Хадир схватил его за голову сверху и оторвал её своими руками, а Муса воскликнул: "Неужели убил ты невинного не в качестве возмездия за (убийство) человека?!" В ответ ему аль-Хадир сказал:



"Разве не говорил я тебе, что ты ни за что не сможешь сохранять терпение со мной?" И они вновь отправились в путь, а когда явились к жителям одного селения, попросили, чтобы они их накормили, но те отказались оказать им гостеприимство. В этом селении они увидели готовую рухнуть стену, которую аль-Хадир выпрямил своими руками, а Муса сказал ему: "При желании ты мог бы получить за это плату", на что аль-Хадир ответил: "Это значит, что мы должны расстаться"».

А затем пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал: «Да помилует Аллах Мусу! Поистине, хотелось бы нам, чтобы он проявил (больше) терпения, и тогда нам (больше) поведали бы о них!<sup>88</sup>».

Причина, по которой Аль Хадир не придерживался шариата Мусы — мир ему — потому что он не был из из числа сынов Исраила из-за чего не входил в шариат Мусы. И тот, кто заявит, что ему дозволено выйти из шариата Мухаммада ﷺ, как было дозволено Аль Хадыру выйти из шариата Мусы — мир ему — тот является неверным исходя из двух причин:

- 1) Шариата Мухаммада # является всеобъемлющим, а шариат Мусы # касался только его народа. И поэтому Аль Хадыр не был обязан придерживаться шариата Мусы мирему. Но, что касается нас, то мы обязаны придерживаться шариата Мухаммада#.
- 2) Аль Хадыр, по правильному мнению, был пророком, которому внушались откровения. И он был на своём шариате, а Муса на своём. И тот, кто убеждён, что ему или кому-нибудь другому разрешено не придерживаться шариата Мухаммада и поклоняться Аллаху посредством другого пути помимо пути, с которым пришёл Мухаммад , тот является неверным

<sup>88.</sup> См. Сахих аль Бухари: (№122) и Сахих Муслима: (№2380), со слов Убейа ибн Ка`ба, доволен им Аллах.



по единогласному мнению мусульман, потому что шариат пророка **з** является общим как для джиннов, так и для людей и ещё потому, что он не засвидетельствовал «**что Мухаммад Посланник Аллаха**».

# Положение того, кто сказал, что шариат Мухаммада не является общим:

Кто скажет, что шариат Мухаммада не является общим или что его пророческая миссия касалась только арабов или что после него тоже есть пророк, тот не засвидетельствовал «что Мухаммад Посланник Аллаха», значит, он является неверующим. И поэтому Пророк № сказал: «Клянусь Тем, в чьих руках душа Мухаммада, любой, кто услышит обо мне из числа иудеев или христиан, и умрет, не уверовав в то, с чем я пришёл отправится в Ад»<sup>89</sup>.



<sup>89.</sup> См. Сахихе Муслима: (№153) от Абу Хурейры, доволен им Аллах.





## Фактор десятый:

# Отворачивание от религии Всевышнего Аллаха, не изучая её и не практикуя.

Автор, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «Десятый (фактор): отворачивание от религии Всевышнего Аллаха, не изучая её и не практикуя. Доводом этому служат слова Аллаха Всевышнего: «Кто может быть несправедливее того, кому напомнили об аятах его Господа, после чего он отвернулся от них? Воистину, Мы отомстим грешникам» [Ас-Саджда: 22]».



**Десятый (фактор)**: отворачивание от религии Всевышнего Аллаха, не изучая её и не практикуя. Это — фактор, аннулирующий ислам. Кто отвернулся от религии Аллаха, не изучая религию Аллаха и не поклоняясь Ему, тот является неверным, потому что в этом положении он является поклоняющимся шайтану.

# Положение того, кто не придерживается какой-либо религии:

Это и есть тот, о ком некоторые люди говорят: «освободившийся от всех религий», не изучая религию, не поклоняясь Аллаху и не практикуя её. Такой человек поклоняется шайтану, потому что шайтан является тем, кто велит ему это. Этот



человек — поклоняющийся шайтану. Нет в мире никого, кто бы ничему не поклонялся. У иудеев есть свой объект поклонения, у христиан свой. Мусульмане поклоняются Аллаху, а не мусульмане шайтану. Кто не поклоняется Аллаху, тот поклоняется шайтану.

И этот, о ком говорят, что он не изучает религию и не поклоняется Аллаху — он подчинился шайтану и поклоняется ему. Ведь это шайтан тот, который велел ему это, и он этим стал поклоняющимся шайтану. Кто отвернулся от религии Аллаха, не изучая религию Аллаха и никак Ему не поклоняясь: не взывая к Нему, не молясь Ему, не любя Его, ни словом, ни иманом, и не имея убеждения, что Аллах — Творец, наделяющий уделом, управляющий миром и что Он истинный объект поклонения является неверным. Кто не изучает религию и не поклоняется Аллаху тот является неверным из-за своего отворачивания.

# Доводы говорящие о неверии того, кто отвернулся от религии Аллаха:

Само по себе отворачивание является неверием. И из доводов говорящих об этом — слово Всевышнего Аллаха: «
Кто может быть несправедливее того, кому напомнили об аятах его Господа, после чего он отвернулся от них? Воистину, Мы отомстим грешникам» [Ас-Саджда: 22], также: «Кто может быть несправедливее того, кому напомнили о знамениях его Господа, а он отвернулся от них и забыл то, что совершили его руки?» [Аль Кахф: 57], и также Его слово: «Но те, которые не веруют, отворачиваются от того, от чего их предостерегают» [Аль Ахкаф: 3]. Неверующие отворачиваются от веры в Аллаха, в его Посланника и совершения деяний в соответствии с этой религией, к которой их призывают. Всевышний Аллах сказал: «Кто может быть несправедливее того, кому напомнили



об аятах его Господа, после чего он отвернулся от них? Воистину, Мы отомстим грешникам [Ас-Саджда: 22]. Кто отвернулся от религии Аллаха, не изучая религию и не поклоняясь Аллаху, тот является неверным. Некоторые люди называют его мульхидом (безбожником), не придерживающимся никакой религии. В этом положении на самом деле он является поклоняющимся шайтану. Не существует того, кто никому не поклоняется. Нет никого из творений, который бы не поклонялся кому-нибудь. Кто не поклоняется Аллаху тот поклоняется шайтану.







#### Заключение:

# Отсутствие разницы между шутящим, говорящим в серьёз и испытывающим страх.

Автор, да смилостивится над ним Аллах, сказал: «И нет никакой разницы между тем, кто сделал эти факторы, аннулирующие ислам, всерьёз, в шутку или же из-за страха, кроме принуждённого. Все эти факторы являются наиболее опасными и часто совершаемыми. Поэтому мусульманину следует остерегаться этих факторов и бояться за себя попадания в них. Просим у Аллаха защиты от того, что вызывает Его гнев и мучительное наказание. И да благословит Аллах и приветствует лучшего из творений — Мухаммада, его семью и сподвижников».



Автор, да помилует его Аллах, говорит: нет разницы в этих факторах, аннулирующих ислам, между тем, кто шутит, серьёзен или делает из-за страха, кроме принуждённого. Все эти факторы являются наиболее опасными и часто совершаемыми людьми. Человек должен остерегаться совершения этих факторов, потому что многие люди оказываются в этих факторах и потому что их опасность очень велика. Просим у Аллаха уберечь нас от того, что вызывает Его гнев и мучительное наказание.



Автор, да смилостивится над ним Аллах, упомянул, что в совершении этих факторов нет разницы между тем, кто делает это в шутку, всерьёз или страшась, кроме принуждённого.

### Значит, у нас несколько положений:

- 1) Положение того, кто совершил то, что выводит из ислама в шутку: кто совершил фактор, аннулирующий ислам человека в шутку, как тот, который усмехнулся над молитвой или как тот, который издевался над религией, принижая её и смеясь над ней, тот становится неверным.
- 2) Положение того, кто совершил то, что выводит из ислама всерьёз: кто совершил фактор, аннулирующий ислам человека на полном серьёзе, как тот, который издевался над религией решительно вознамерившись на это, тот является неверным.
- 3) Положение того, кто совершил фактор, аннулирующий ислам из-за страха за себя: кто совершил фактор, аннулирующий ислам боясь за себя, своё имущество или ребёнка становится неверным. Он становится неверным, даже если боялся. Наподобие того, кто обругал Ислам обругал Ислам перед человеком, чтобы он не взял его имущество, и оно осталось у него, делая это из-за страха что, если он не поругает Ислам тот человек отберёт его имущество. Кто совершит такое, опасаясь потерять своё имущество, свою жизнь или ребёнка, тот стал неверным.
- 4) Положение принуждённого к совершению неверия в то время, как его сердце пребывает в неверии: если же человека принудили, но его сердце пребывало в неверии, то он становится неверным. Наподобие человека, на чью шею поставили меч и сказали: стань неверным или же мы убьём тебя.



5) Положение принуждённого к совершению неверия в то время, как его сердце пребывает на имане: а что касается того, кто произнёс слова неверия в то время, как его сердце было переполнено иманом (верой), то такой не становится неверным.

**В конечном итоге**: кто совершит какой-либо фактор, нарушающий ислам в качестве шутки, всерьёз или от страха тот становится неверным. Исключением из этого является принуждённый. Если человек совершит фактор, нарушающий ислам под принуждением с тем условием, что его сердце пребывает в имане, то он не выходит из ислама.

#### В конечном итоге мы имеем пять положений:

**Первое положение**: кто совершил неверие или какой-либо фактор, аннулирующий ислам в качестве шутки, тот стал неверным.

**Второе положение**: кто совершил неверие или какой-либо фактор, аннулирующий ислам всерьёз, тот стал неверным.

**Третье положение**: кто совершил фактор, аннулирующий ислам из-за страха, тот становится неверным.

**Четвёртое положение**: кто совершил неверие под принуждением, но его сердце было раскрыто для неверия (или пребывало в неверии). Это значит, что, когда его принудили совершить неверие, он решительно вознамерился на него. В таком случае он становится неверным.

**Пятое положение:** кто совершил неверие под принуждением, но его сердце пребывало на имане. Такой человек не становится неверным.

Таким образом, у нас имеются пять положений. В четырех из них человек становится неверным и только в пятом случае остается мусульманином.



Доводом на то, что тот, кто из-за страха за себя, свою семью или, чтобы его имущество осталось у него произнёс слова неверия, совершил неверие являются слова Аллаха: «Гнев Аллаха падёт на тех, кто отрёкся от Аллах после того, как уверовал, — не на тех, кто был принужден к этому, тогда как в его сердце покоилась твёрдая вера, а на тех, кто сам раскрыл грудь для неверия. Вот таким уготовано великое мучение» [Ан-Нахль: 106].

Всевышний Господь сделал исключение для одного положения. Это положение принуждённого человека с таким условием, чтобы его сердце пребывало в имане: «не на тех, кто был принужден к этому, тогда как в его сердце покоилась твёрдая вера», после этого Аллах сказал: «а на тех, кто сам раскрыл грудь для неверия. Вот таким уготовано великое мучение. И это потому, что они предпочли мирскую жизнь жизни вечной» [Ан-Нахль: 106–107].

Тот, кто совершает неверие из-за имущества или из-за страха за свою семью и имущество, тот предпочёл мирскую жизнь жизни вечной. Он предпочёл этот мир миру вечному. Он поставил мирское выше своей религии: **«И это потому, что они предпочли мирскую жизнь жизни вечной»** [Ан-Нахль: 106–107].

И точно также, если он сделает неверие в качестве шутки или всерьёз. Неверным станет также и тот, кто совершит неверие из-за принуждения, если его сердце приняло это неверие. В этом нет исключения никому, кроме принуждённого, у которого сердце пребывает в имане.

Значение принуждения не заключается в угрозе, наоборот, его значение: чтобы человека принудили, не оставив выбора, поставив на его шею меч.

Или ему угрожает убийца, о котором известно, что он



может осуществить свою угрозу таким образом, что он, если не совершит неверия убъёт его в тот же миг. Такой считается принуждённым.

Но если его сердце пребывало в имане, то произнесение слов или совершение действий неверия не навредит ему. А что касается того, чтобы совершать неверие из-за одного только страха за себя, свою семью или имущество, то это не дозволяет ему совершать неверие.

Просим у Аллаха благополучия, упокоения на исламе и защиты от неверия, многобожия, лицемерия, раздора и порочных нравов. Мы просим у Аллаха укрепить нас на Его религии, защитить от искушений смут и умертвить на имане не изменяя и не заменяя ничего в религии. Поистине, Он способен на всё это и является покровителем оного. И да благословит Аллах и приветствует Его раба и посланника — нашего пророка Мухаммада, его семью, сподвижников и их последователей.





# Содержание

| Предисловие редакции5                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Может ли обычный человек выносить такфир?10                                                                                                    |
| Разница между описанием человека тем, что он неверный и опусканием законоположений наказания12                                                 |
| Приведение довода в вопросах поклонения не Аллаху и явного неверия необходимо только при судебном решении о наказании                          |
| Ошибка в основах религии и иджтихад в этом не подлежат оправданию у ахлю сунна ва ль джама`а15                                                 |
| Неправильное толкование того, что категорично установлено в религии не имеет оправдания21                                                      |
| Предисловие Шейха                                                                                                                              |
| Вводное слово                                                                                                                                  |
| Фактор первый: Ширк                                                                                                                            |
| Виды велений и запретов:                                                                                                                       |
| Заклание живности не Аллаху входит в ширк:31                                                                                                   |
| В ширк входит взывание к кому-либо помимо Аллаха:.36                                                                                           |
| В ширк также входит: просьба о помощи (исти`ана), просьба о защите (исти`аза) и просьба о помощи в бедствии (истиг`аса) направленная не Аллаху |
| Также в ширк входит поясной или земной поклоны, сделанные не Аллаху:                                                                           |
| Фактор второй: Установление посредников40                                                                                                      |
| Положение (хукм) того, кто установил между ним и Аллахом посредника:                                                                           |
| Фактор третий: Отсутствие такфира мушрикам47                                                                                                   |

#### ЗАКЛЮЧЕНИЕ:



| Положение того, кто говорит: «Кто хочет исповедовать какую-либо религию на свой выбор, пусть делает»50                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Положение того, кто сказал: «Я не знаю являются ли неверные неверными или нет?»                                                                                                         |
| Значение «неверия в тагут»: это твое отречение от по-<br>клонения не Аллаху, отвергая и порицая его, проявляя<br>вражду и ненависть к этому поклонению и враждуя с его<br>приверженцами |
| Смысл слова единобожия:                                                                                                                                                                 |
| Значит, доводом на этот третий фактор являются слова Всевышнего Аллаха: «Только тот, кто проявил неверие в тагут и уверовал в Аллаха ухватился за надёжную рукоять» [Аль- Бакара:256]   |
| Фактор четвертый: Суд не по закону Аллаха58                                                                                                                                             |
| Положение суждения в соответствии с выдуманными за-<br>конами:                                                                                                                          |
| Положение того, кто имеет убеждение о дозволенности принимать решения, не соответствующие решениям Аллаха и Его Посланника                                                              |
| Фактор пятый: Ненависть к религии63                                                                                                                                                     |
| Положение того, кто возненавидел многожёнство:64                                                                                                                                        |
| Фактор шестой: Насмехательство над религией67                                                                                                                                           |
| Фактор седьмой: Колдовство                                                                                                                                                              |
| Связь между колдуном и шайтанами ( <b>∂ьяволами</b> )73                                                                                                                                 |
| Положение колдовства:                                                                                                                                                                   |
| Фактор восьмой: Помощь кафирам против мусульман.77                                                                                                                                      |
| Довод на то, что поддержка многобожников — неверие:81                                                                                                                                   |

#### ЗАКЛЮЧЕНИЕ:



| Разница между ат-тавалли (покровительство и поддержка) |
|--------------------------------------------------------|
| и аль муваля (дружелюбие):82                           |
| Положение покровительства и любви многобожников 84     |
| Фактор девятый: Тот, кто имеет убеждение, что некото-  |
| рые люди могут выходить за пределы шариата Мухаммада   |
| <b>½.</b>                                              |
| Положение того, кто сказал, что шариат Мухаммада не    |
| является общим91                                       |
| Фактор десятый: Отворачивание от религии92             |
| Заключение                                             |